



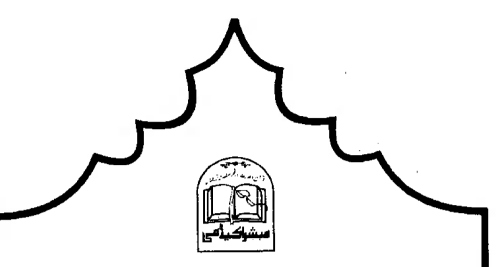
شروع الله ك نام سے جو برا مبربان ، نہایت رحم والا ب

شورة إلى كتاب كمر چوك أرد وبالارزد مامع فرية كرج انواله 4441613-14



مبشراكيدمي لاهور

E-Mai: mubashin@hotmail.com PH: 0300 4602878



فُرآن وحَدبث اورفكرشلف كمي رجسان

# جمله حقوق برائے ناشر محفوظ ہیں

نام كتاب ----- شخ عبدالقادر بنياني اورموجوده سلمان مصنف ----- خافظ البنيني بين المجوّد المعان مصنف تاريخ اشاعت ----- جولاني 2004ء تعداد ----- 1000 قيمت ----- نديم شكيل ميوزنگ ----- نديم شكيل در زاكنگ ----- مرثر در زاكنگ ----- مرثر

سیشراکیدی کی جمله مغوعات پاکستان بحر کے تمام دیلی کتب خانوں ست طلب قرما کمی باخصوص : لا هور : نعم نی کتب خانده کمتبه قد وید، کتبه ساخیه مکتبه اسلامی اکادمی «اسلامک» بل پیشنز «داراسلام «افعیسل «منشورات معارف اسلامی منسورد» دارانم جواند بازامیدان جنوب کتاب محل دروباز مراسلام قدر کمسعودا ملاکسی کمی دارامیوی «کمیت فردم مکشن اقبال فینل بک روبازار

ناشر: مبشراكيدي لابور PH: 0300 4602878 المبشراكيدي



#### بيسهم الله الرحئن الرحيس

#### فهرست

|                                       | T                                          |           |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|-----------|
| 7                                     | بيش لفظ                                    |           |
| 9                                     | شیخ عبدالقا در جیلانی سی کے متندسوانے حیات | باب(1)    |
| 11                                    | ابتدائی حالات زندگی                        | <b>\$</b> |
| 12                                    | تعليم وتربيت                               | ø         |
| 13                                    | شيوخ وتلانده                               | 0         |
| 13                                    | شخ کی آل اولا و                            | <b>•</b>  |
| 14.                                   | شخ كا حلقه درس                             | <b>\$</b> |
| 15                                    | شیخ کی تالیفات و تصنیفات                   | ø         |
| 19                                    | شیخ عبدالقادر جیلانی سے عقائد              | باب(2)    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ونظريات اورفقهي مسلك                       | ,         |
| 21                                    | ایمان کے بارے میں                          | •         |
| 22                                    | تو حید کے بارے میں                         | <b>\Q</b> |
| 22                                    | اساوصفات کے بارے میں                       | ٥         |
| 23                                    | قرآن مجید کے بارے میں                      | 0         |
|                                       |                                            |           |

| 23 | آ تخضرت کے بارے میں                               | <b>\$</b> |
|----|---------------------------------------------------|-----------|
| 25 | ردشرک وبدعت کے حوالہ سے شیخ کی تعلیمات            | ♦         |
| 27 | خلاصہ بحث اور ابن تیمیڈ کی رائے                   | ٥         |
| 29 | فقهی مسلک                                         | <b>\$</b> |
| 31 | شخ جیلانی "اورز مدوتصوف                           | <b>\$</b> |
| 34 | شخ کی کرامات                                      | <b>\$</b> |
| 36 | شخ کی کرامات پرمشمل کتابیں جھوٹی ہیں!             |           |
| 42 | شیخ کے بعض تفر دات                                |           |
| 49 | :) شخ جیلانی کی آژمیں ایک نیادین!                 | باب(3     |
| 51 | شيخ جيلاني " كوْغوثِ اعظم كهنا                    | <b>\$</b> |
| 61 | يا عبد القادر شيئا الله اور صلاةِ غو ثيه كي حقيقت | <b>\$</b> |
| 63 | شخ جیلانی "کے نام کی گیار ہویں                    | ٥         |
| 78 | سلسله قادریه (اور دیگر سلاسل) کی شرعی حیثیت       | <b>\$</b> |
| 83 | ) خلاصة بحث اورا بهم نكات                         | باب(4     |
| 89 | غوث قطب اورابدال کاعقیدہ رکھنا گفراورشرک ہے!!     | <b>\$</b> |

# بىم الله الرحمٰن الرحيم **يبيش لفظ**

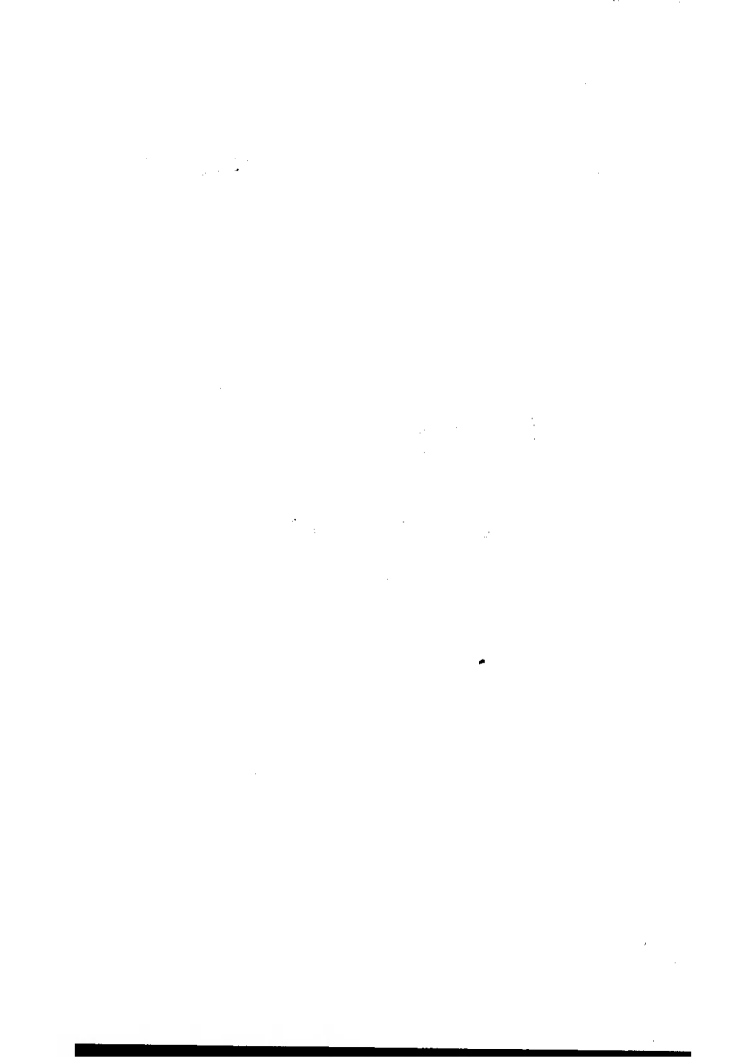
شخ صبدالقادر جیلائی کے نام سے کون واقف نہیں ۔ علمی مرتبہ ، تقوی وللہ بیت اور تزکیۂ نفس کے حوالہ سے شخ کی بے مثال خدمات چہار دانگ عالم میں عقیدت واحترام کے ساتھ سلیم کی جاتی ہیں۔ گرشخ کے بعض عقیدت مندوں نے فرطِ عقیدت میں شخ کی خدمات وتعلیمات کو پس پشت ڈال کرا کی ایبامتوازی ڈین وضع کررکھا ہے جونہ صرف قرآن وسنت کے صرح منافی ہے بلکہ خود شخ کی ہنی برحق تعلیمات کے بھی منافی ہے۔ اس پرطرہ بید کداگر ان عقیدت مندوں کو ان کی غلو کاریاں سے آگاہ کیا جائے تو بینہ صرف بید کدا صلاح کرنے والوں پر برہم ہوتے ہیں بلکہ آنہیں اولیاء و مشائخ کا گتاخ قرارد کے کرمطعون کرنے لگتے ہیں۔ بہر حال آبک و نی واصلاحی فریف ہی حوے راقم یہ سطور لکھنے کی جسارت کر رہا ہے۔ اگر اس کے ذریعے ایک فریف ہو جائے تو اُمید ہے کہ وہ میری نجات کے لیے اگر اس کے ذریعے ایک فرد کی بھی اصلاح ہو جائے تو اُمید ہے کہ وہ میری نجات کے لیے اگر اس کے ذریعے ایک فرد کی بھی اصلاح ہو جائے تو اُمید ہے کہ وہ میری نجات کے لیے کا فرون ہوگا۔ ان شاء اللہ

کتاب ہذاکو بنیادی طور پر تین ابواب میں تقسیم کیا گیا ہے۔ پہلا باب، شخ جیلائی کے متند سوانح حیات پر شمل ہے۔ دوسرے باب میں شخ کے عقائد ونظریات اور دینی تعلیمات کے بارے میں بحث کی تئی ہے جب کہ تیسے باب میں ان غلط عقائد کی جمر اور فیلند تعلیمات کے بارے میں بحث کی تئی ہے جب کہ تیسے نشاندی کی تئی ہے جنہیں شخ کے بعض عقیدت مندوں نے شعور کی یا غیر شعور کی طور پر عوام میں پھیلار کھا ہے۔

## باب 1

# شیخ عبدالقادر جبلانی کے متندسوانح حیات





# ابتدائی حالات ِزندگی

شخ عبدالقادر جیلانی کاپورانام عبدالقادر بن ابی صالح عبداللہ بن جنگی دوست الجمیلی (البحیلانی) ہے جبکہ آپ کی کنیت الوجم اور لقب محی الدین اور شخ الاسلام ہے۔ (البحیلانی) ہے جبکہ آپ کی کنیت الوجم اور لقب محی الدین اور شخ الاسلام ہے۔ آپ صاحب شذرات نے آپ کا سلسلہ نسب حضرت حسن بن علی تک پہنچایا ہے۔ آپ اسلام ہوں مرحوم کھتے ہیں اور اور بقول بعض 200 مرحوم کھتے ہیں :

"جیلان یا گیلان (کیلان) کو ویلم بھی کہا جاتا ہے، یہ ایران کے ثالی مغربی جھے کا ایک صوبہ ہے، اس کے ثال میں روی سرز مین تالیس واقع ہے، جنوب میں برز کا پہاڑی سلسلہ ہے جواس کو آذر ہائیجان اور عراق مجم سے علیحدہ کرتا ہے۔ جنوب میں مازندان کا مشرقی حصہ ہے اور ثال میں بحقزوین کا مغربی حصہ وہ ایران کے بہت خوبصورت علاقوں میں شار ہوتا ہے۔ "

علاقائی نسبت کی وجہے آپ کو جیلانی، گیلانی یا کیلانی کہاجا تا ہے۔

<sup>(</sup>۱)[د کیھئے: (سیراعلام النبلاء:۲۰۱۰ ۳۳۹)، (البدایہ والنھایہ:۲۱۳۱۲)، (نوات الوفیات:۲۷۳۲)، (شذرات الذہب:۴۸۸۸)

علاوہ ازیں امام سمعانی نے آپ کا لقب امام حنابلہ ذکر کیا ہے۔ (الذیل علی طبقات الحنابلہ اللہ ان رجب:امرادم)

<sup>(</sup>٢)[ميراعلام النيلاء، (ايضاً)]

<sup>(</sup>٣) ( دائزة المعارف :١١/١٢١ بحواله تاريخ بعوت وعز نيت:١٩٧١)

# تعليم وتربيت

شیخ صاحب کی ابتدائی تعلیم و تربیت کا تذکرہ کتب تواریخ میں نہیں ملتا، البتہ یہ بات مختلف مؤرضین نے بیان کی ہے کہ

" آپ اٹھارہ برس کی عمر میں مخصیل علم کے لئے بغدادر دانہ ہوئے۔"(۱) امام ذہبی کا بھی یہی خیال ہے کہ آپ نو جوانی کی عمر میں بغدا د آئے تھے۔ (۲) علاوہ ازیں اپنے تخصیل علم کا واقعہ خودشخ صاحب بیان کرتے ہیں کہ

''میں نے اپنی والدہ سے کہا: مجھے خدا کے کام میں لگا دیجئے اور اجازت مرحمت کیجئے کے بغداد جا کرعلم میں مشغول ہوجاؤں اور صالحین کی زیارت کروں ۔ والدہ رونے آئیں، تاہم مجھے سفر کی اجازت دے دی اور مجھ سے عہد لیا کہ تمام احوال میں صدفی پرقائم رہوں ۔ والدہ مجھے الوداع کہنے کے لئے ہیرون خانہ تک آ کیں اور فرمانے آئیں:

" تمہاری جدائی،خدا کے راستے میں قبول کرتی ہوں۔اب قیامت تک تمہیں نہ و کھیے سکوں گی۔''(۳)

## شيوخ وتلامده

مافظ ذہبی گنے آپ کے شیوخ میں سے درج ذیل شیوخ کابطور خاص تذکرہ کیا ہے: ''قاضی ابوسعد مخری ، ابوغالب (محمد بن حسن) باقلانی ، احمد بن مظفر بن سوس ، ابوقاسم بن بیان ، جعفر بن احمد سراج ، ابوسعد بن حشیش ، ابوطالب یوسفی وغیرہ''(۲)

<sup>(</sup>١) ( (اردودائزة المعارف: ٩٢٩/١٢)

<sup>(</sup>۲) ارسیر الیضاً) )

<sup>(</sup> ٣ ) [(نفحات الانس ص: ٥٨٤ ، ازنورالدين جامي بحواله وائزة المعارف ، ايناً)]

<sup>(</sup> ۲۰) (سير:۲۰٪۲۰)

جبکه دیگر اہل علم نے ابوز کریا کی بن علی بن خطیب تیریزی ، ابوالوفاعلی بن عقیل بغدادی ، شخ حمادالد باس کوبھی آپ کے اسا تذہ کی فہرست میں شار کیا ہے۔ (۱)
علاوہ ازیں آپ کے درج ذیل معروف تلا مذہ کو حافظ ذہبی وغیرہ نے ذکر کیا ہے:

''ابو سعد سمعانی ، عمر بن علی قرشی ، شخ موفق الدین ابن قدامہ، عبدالرزاق بن عبدالقادر ، موی بن عبدالقادر (یہ دونوں شخ کے صاحبز ادگان ہے ہیں ) ، علی بن ادریس ،
اتمہ بن مطبع ابو بریرہ ، محمد بن لیث وسطانی ، اکمل بن مسعود ہاشی ، ابوطالب عبداللطف بن محمد بن قبیطی و نیے ہیں ' (الصال)

# شيخ كى اولا د

امام ذہبی ﷺ عبدالقادر جیلائی کے جیے عبدالرزاق کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا:

"ولد لأبسى تسعة وأربيعيون وليدا سبعة وعشرون ذكرا والباقي أناث"(٢)

"میرے والد کی کل اولا دو مہتھی جن میں سے بیٹے اور باتی سب بیٹیاں تھیں۔" بیٹنخ کا حلقہ درس

شیخ نے تعلیم سے فراغت کے بعد دعوت وتبلیغ، وعظ ونصیحت اور تعلیم وتربیت کواپنی زندگی کا نصب ُ الخین بنالیا جس اخلاص وللبیت کے ساتھ آپ نے بیسلسلہ شروع کیا، اسی کا بینتھ ہے کہ اللہ نے آپ کے کام میں بے پناہ برکت ڈالی اور آپ کا حلقہ در آ آپ کے دور قالی میں ہے کہ وقت کے تعمر اان ، امراء و وزرا اور اللہ سے بڑا تعلیمی و تربیتی حلقہ بن گیا حتی کہ وقت کے تعمر اان ، امراء و وزرا اور

<sup>(</sup>۱) ( دامرة المعارف، أردو: ۲۳۰/۱۱)

<sup>(</sup>۴) (سير: ۲۰ ريم ۲۸ نيز د يکھئے: فوات الوفيات: ۲ ر۴ س)

بڑے بڑے اہل علم بھی آپ کے حلقہ ہوعظ ونصیحت میں شرکت کو سعادت سیجھتے۔ جبکہ وعظ و
نصیحت کا بیسلسلہ جس میں خلق کشرشن کے ہاتھوں تو بہ کرتی ہشنے کی وفات تک جاری رہا۔

السیحت کا بیسلسلہ جس میں خلق کشرشن کے ہاتھوں تو بہ کرتی ہوئے رقم طراز ہیں کہ

حافظ ابن کشرشنی کی ان مصروفیات کا تذکرہ کرتے بوئے رقم طراز ہیں کہ

''آپ نے بغداد آنے کے بعد ابو سعید مخری حنبل کے حدیث وفقہ کی تعلیم حاصل کی۔

ابو سعید مخرمی کا ایک مدرسے تھا جو انہوں نے شنے عبد القادر جیلانی کے سپر دکر دیا۔ اس مدرسہ

میں شنے لوگوں کے ساتھ وعظ وفیحت اور تعلیم و تربیت کی مجالس منعقد کرتے اور لوگ آپ

میں شنے لوگوں کے ساتھ وعظ وفیحت اور تعلیم و تربیت کی مجالس منعقد کرتے اور لوگ آپ

میں شنے در ہے مستفید ہوتے ۔ '' (۲)

<u>شخ کی وفات ا</u>مام ذہبیؓ فرماتے ہیں کہ'' شیخ عبدالقادر ۹۰ سال زندہ رہے اور ۱۰ر رہیج الآخرا ۵۲ ھوکوآپ فوت ہوئے ۔''(۲)

### تاليفات وتصنيفات

شخ جیلانی "بنیادی طور پرایک مؤثر واعظ و مبلغ سے تاہم مؤر نظین نے آپ کی چند تھنیفات کا تذکرہ کیا ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ آپ صاحب قلم بھی سے ۔ گراس سے یہ غلطہ بھی بیدائیں ہونی جا ہے کہ مؤرفین نے آپ کی جن تھنیفات کا احاطہ کیا ہے، وہ تمام فی الواقع آپ ہی کی تھنیفات کا حاطہ کیا ہے، وہ تمام فی الواقع آپ ہی کی تھنیفات تھیں بلکہ آپ کی ذاتی تھنیفات صرف تین ہیں جبلہ باقی کتابیں آپ کے بعض شاگر دوں اور عقیدت مندوں نے تالیف کرے آپ کی طرف منسوب کررکھی ہیں۔ اے ہم ان تمام کتابوں کا بالاختصار جائزہ لیتے ہیں:

<sup>[(</sup>MTOTO: =)](1)

<sup>(</sup>٢) [ (البداية والنهاية:٢٥/١٢)]

<sup>[(</sup>ra+/r+: /\_)](m)

#### غنية الطالبين:

اس کتاب کامعروف نام تو یہی ہے گراس کا اصل اور بذات خودشن کا تجویز کردہ نام یہ ہے۔ (البغنیة لطالبی طریق البحق) یہ کتاب نصرف یہ کہشن کی سب سے معروف کتاب ہے بلکہ شنخ کے افکار ونظریات پر مشمل ان کی مرکزی تالیف بھی یہی ہے۔ دور حاضر میں بعض لوگوں نے اسے شنخ کی کتاب سلیم کرنے سے انکاریا ترق دکا اظہار بھی کیا ہے گئن اس سے بجالی انکار نیس کہ یہ شنخ ہی کی تصنیف ہے جسیا کہ حاجی خلیفہ اپنی کتاب کشف الظنون میں رقم طرازیں کہ یہ شنخ ہی کی تصنیف ہے جسیا کہ حاجی خلیفہ اپنی کتاب کشف الظنون کیں رقم طرازیں کہ

"الغنية لطالبي طريق المحق للشيخ عبد القادر الكيلاني الحسني المتوفى سنة ١٦ هـ إحدى وستين وخمس مائة"(١)

''غنیة الطالبین شخ عبدالقادر جیلائی جو ۲۱ ه جمری میں فوت ہوئے ، انہی کی تا ہے۔''

حافظ ابن کثیر منے بھی اپنی تاریخ (۲) میں اور شیخ ابن تیمیہ نے اپنے فآوی (۳) میں اسے شیخ کی تصنیف سلیم کیا ہے۔

#### فتوح الغيب:

یہ کتاب شخ کے ۸ محتلف مواعظ مثلاً تو کل،خوف، اُمید،رضا، احوالِ نفس وغیرہ پر مشتمل ہے۔ یہ بھی شخ کی کمتاب ہے جیسا کہ حافظ ابن کثیر فرماتے ہیں کہ

'' شیخ عبدالقادر یف غنیه الطالبین اور فتوح الغیب لکھی ہے۔ ان دونواں کتابول میں بڑی بڑی اچھی ہاتیں میں، تاہم شیخ نے ان کتابول میں بہت کی ضعیف اور موضوع

إ (١) إبشف الطّنون (ص:١٢١١٦) إ

<sup>(</sup>r) ((البراي:۱۳۱۳))

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (ج٥رص١٥)]

روایات بھی درج کردی ہیں <sub>۔''</sub>(1)

الفتح الرباني والفيض الرحماني:

یہ کتاب شیخ کے ۲۲ مختلف مواعظ پر مشتمل ہے، یہ بھی شیخ کی مستقل تصنیف ہے۔ <sup>(۲)</sup>

الفيوضات الربانية في المآثر والأوراد القادرية:

اس میں مختلف اوراد و وطائف جمع کئے گئے ہیں۔ اگر چہ بعض مؤرخین نے اسے شخ کی طرف منسوب کیا ہے مثلاً ویکھئے الاعلام (ایضاً) مگر فی الحقیقت یہ آپ کی تصنیف نہیں بلکہ اسے اسلمبیل بن سیدمحمد القادری نامی ایک عقیدت مند نے جمع کیا ہے جسیا کہ اس کے مطبوعہ نسخہ سے اس کی تا ئید ہوتی ہے اور ویسے بھی اس میں ایسے شرکیہ وظائف وار واداور بدعات وخرافات پرمبنی اذکار ہیں کہ جن کا صدور شخ ہے ممکن ہی نہیں۔ والتہ اعلم

الأوراد القادرية:

یہ کتاب بھی بعض قصا کدووظا کف پر بنی ہے۔اے محمد سالم بواب نے تیار کر کے شخ کی طرف منسوب کردیا ہے حالانکہ اس میں موجود شرکیہ قصا کد ہی اسے شیخ کی تصنیف قرار دینے سے مانع ہیں۔

اس كے علاوہ بھى مندرجە ذيل كتابوں كوآپ كى طرف منسوب كياجاتا ہے:

(٢) بشائر الخيرات (١) تحفة المتقين وسبيل العارفين

(٨) الرسالة القادرية (٩) حزب الرجا و الا نتهاء

(١٠) الرسالة الغوثية (١١) الكبريت الأحمر في الصلاة

على النبي

(١) [ (البداية اليفااور و كيفيَّ كشف الظنوان:٣٨٠/٢) [

(٢) ( و يَصْحُ: الأعلام از زركي:٣٧٣) إ

### (۱۲)مراتب الوجود (۱۳) يواقيت الحكم

(۱۴)معراج لطيف المعاني

(١٥)سرالأسرار ومظهر الأنوارفيما يحتاج إليه الأبرار

(١٢) جلاء الخاطر في الباطن و الظاهر

(۱۷) آداب السلوك و التوصل إلى منازل الملوك<sup>(1)</sup>



<sup>(1)</sup> شیخ کی متر رجہ تصنیفات و تالیفات کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو بیجم المؤلفین: ۵،۷۰۷، دائرة المعارف ال

|  | · |   |  |  |
|--|---|---|--|--|
|  |   |   |  |  |
|  |   |   |  |  |
|  |   |   |  |  |
|  |   |   |  |  |
|  |   |   |  |  |
|  |   | r |  |  |
|  |   |   |  |  |
|  |   |   |  |  |

باب 2

# شیخ عبدالقادر جبلانی کے عقائدو نظریات اور فقہی مسلک



| • |  |
|---|--|
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |

# ينتخ عبدالقادر جيلاني كاعقيده

شخ کی ذاتی تصنیفات کے حوالہ سے معلوم ہوتا ہے کہ شخ کا عقیدہ وہی تھا جواہل النة کا متفقہ عقیدہ ہے بلکہ آپ خودا پے عقیدہ کے حوالہ سے رقم طراز ہیں کہ "اعتقاد نا اعتقاد السلف الصالح و الصحابة" (۱)
" ہماراعقیدہ وہی ہے جو صحابہ کرام اور سلف صالحین کا ہے۔ "
بہاراعقیدہ وہی ساف صالحین کا عقیدہ و فد ہب اختیار کرنے کی اس طرح تلقین کرتے ہیں کہ

"عليكم بالاتباع من غير ابتداع، عليكم بمذهب السلف الصالح المشوا في الجادة المستقيمة"

''تہمیں چاہیے کہ (کتاب دسنت کی) اتباع اختیار کرواور بدعات کاارتکاب نہ کرو اور تہمیں چاہیے کہ سلف صالحین کے ند جب کواختیار کرواور یہی وہ صراط متنقیم ہے جس پر شہمیں گامزن رہنا چاہیے۔''(۲)

<sup>(</sup>۱)[(سیراعلام النبلاء:۲۰۰ بر۳۳۳)] (۲)[(انفتح الربانی: انجلس العاشرص ۳۵)] (۳۷) (دارستاری)

<sup>(</sup>٣)[(الغنية:١٦٥١)]

''مومن کوچاہیے کہ سنت اور سنت پر چلنے والی جماعت کی بیردی کرے۔ سنت وہ ہے جسے رسول اللہ کے رسول کے صحابہ کا اتفاق رہا۔''

شیخ جیلانی کے عقائد ونظریات کی مزید معرفت کے لئے ہم ان کی مختلف کتابوں سے ان کے عقائد ونظریات کا سرسری جائز ہیش کرتے ہیں:

## ایمان کے بارے میں

ایمان کی تعریف میں اہل السنة اور فرقِ ضالہ میں نمایاں اختلاف پایا جاتا ہے۔ نیشخ جیلانی سے ہاں ایمان کی وہی تعریف ملتی ہے جواہل السنة کے ہاں معروف ہے جیسا کہ شخ فرماتے ہیں:

"ونعتقد أن الإيمان قول باللسان ومعرفة بالجنان وعمل بالأركان يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان ويقوي بالعلم ويضعف بالجهل وبالتوفيق يقع" (۱)

" تماراعقيده بكرايمان، زباني اقرار بلي تصديق اوراركان اسلام بمل بيرا بون كر مجموع كانام ب- ايمان اطاعت بردهتا، نافر باني مه بوتا علم مضوط اور جهالت مكر وربوتار بها بجبرالله تعالى كي قني بى بي ماصل بوتا برئ عنية كر بهل باب من بهي شخ اى مالي باتي بلي باب من بهي شخ اى مالي بالكن القول دعوى والعمل هو البينة والقول مورة و العمل دوحه" (۱)

<sup>&</sup>quot;ایمان قول وعمل کا نام ہے کیونکہ قول (زبانی) دعوی ہے اور عمل اس دعوی کی دلیل

<sup>(</sup>١) (الغنية:١/١٣٥)

<sup>(</sup>٢) (ص١٠١١مايضاً)

ہے۔قول صورت ہاور مل اس کی روح ہے۔"

توحید کے بارے میں

تو حیدر بوبیت واُلوہیت کے بارے میں شخرتم طراز ہیں کہ

"النفس بأجمعها تابعة لربها موافقة له إذ هو خالقها ومنشؤها وهي مفتقرة له بالعبودية"(١)

"انسانی نفس (فطرت) کمل طور پراپنے ربّ کامطیع ہے کیونکہ ربّ تعالیٰ ہی اس کے خالق و مالک ہیں اور بیرخدا تعالیٰ کی بندگی کرنے پرمتاج ہے۔"
نیز فرماتے ہیں کہ

"اللذي يبجب على من يبريد الدخول في ديننا أو لا أن يتلفظ بالشهادتين لا إله الا الله محمد رسول الله ويتبرأ من كل دين غير دين الإسلام ويعتقد بقلبه وحدانية الله تعالى "(٢)

" جو شخص اسلام میں داخل ہونا چاہتا ہے، اس پر واجب ہے کہ سب سے پہلے کلمہ شہادت کا اپنی زبان سے اقر ارکر ہے اور دین اسلام کے علاوہ دیگر تمام ادیان سے اعلانِ براکت کرے اور این دل سے اللہ تعالیٰ کی وحدانیت تسلیم کرے۔''

اساء وصفات کے بارے میں

اساء وصفات کے بارے میں شیخ اپناموقف اس طرح بیان کرتے ہیں:

"ولا نخرج عن الكتاب والسنة نقرأ الأية والخبر ونؤمن بما فيهما.

<sup>(</sup>۱) ( فتح الغيب:ص ۲) <u>ا</u>

<sup>(</sup>۲)[ (الغنية:١٣١١)]

<sup>(</sup>٣)[(الينمأ:ار١٢٥)]

ونكل الكيفية الى علم الله عزوجل" (٣)

"(اساء وصفات کے سلسلہ میں) ہم کتاب وسنت سے باہر نہیں جاتے۔ ہم آیت پڑھتے ہیں یا حدیث اور ان دونوں پرائیان لاتے ہیں جبکہ ان کی کندو حقیقت کو اللہ کے سپر د کرتے ہیں۔'

اساء وصفات کے حوالہ ہے اہل النة کا یہی موقف ہے جسے شیخ نے اپنی تصنیفات میں جا بجا اختیار کیا ہے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ فرقِ ضالہ کے نظریات کی تر دید بھی کی ہے۔ (۱)

## قرآن مجید کے بارے میں

شیخ فرماتے ہیں کہ

"ونعتقد أن القرآن كلام الله وكتابه وخطابه ووحيه الذي نزل به (٢) جبريل على رسول الله ....."

" ہمارا پیعقیدہ ہے کہ قرآنِ مجیداللہ کا کلام، مقدی کتاب، خطاب اوراس کی وہ وحی ہے جمہر میل کے ذریعے محمد رسول اللہ مَثَالِیَّ اللہ مِثَالِیَّ اللہ مِثَالِیَّ اللہ مِثَالِیَّ اللہ مِثَالِیَّ اللہ مِثَالِیَّ اللہ مِثَالِیْ اللہ مِثْلُیْ اللہ مِثْلِیْ اللہ مِثْلُیْ اللہ مِثْلُ اللہ مِثْلُیْ اللہ مِثْلُیْ اللہ مِثْلُوں اللہ مِثْلُوں اللہ مِنْ اللہ مِثْلُیْ اللہ مِثْلُوں اللہ اللہ مِثْلُیْ اللہ مِثْلُوں اللہ مُؤْلِمُ اللہ مِثْلُوں اللہ مِثْلِمِ اللّٰ مِثْلُوں اللّٰ اللّٰ مِثْلُوں اللّٰ مِثْلُوں اللّٰ اللّٰ اللّٰ مِثْلُوں اللّٰ اللّٰ اللّٰ مِثْلُوں اللّٰ اللّٰ

# آ تخضرت کے بارے میں

شخ فرماتے ہیں کہ

"ويعتقد أهل الاسلام قاطبة أن محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب بن هاشم رسو ل الله وسيد المرسلين وخاتم النبيين عليهم السلام" (٣)

" تمام الل اسلام كاس بات برمتفقه اعتقاد ہے كہ محمد الله كے رسول بيں ممام رسولوں

(١٢٤/١الغسنيسة:١١٤/١)

(٣)[(الغنية:اليفاً)]

كررداراورخاتم التبيين يعني آخرى رسول بين-"

## آ خرت کے بارے میں

شخ آخرت كے بارے من لكھتے ميں:

"ثم إن الإسمان بالبعث من القبور والنشر عنها واجب كما قال

''روزِآ خرت قبروں ہے جی اُنصے اور حشر ونشر پرایمان لا نابھی واجب ہے۔''()
علاوہ ازیں عذابِ قبر، بل صراط، حوضِ کوثر، جنت وجہنم، میزان و شفاعت کبریٰ
وغیرہ کے حوالہ ہے بھی شخ نے غسسنیة میں وہی عقائدر قم کئے ہیں جواہل السنة کے
ہال معروف ہیں۔

# ردِّ شرک و بدعت کے حوالہ سے شیخ کی تعلیمات

شیخ جیلانی "تو حید کے زبر دست حامی اور شرک وبدعت کے قاطع تھے جیسا کہ ان کے مندرجہ اقتباسات سے واضح ہے:

- ان یمد یدیه و یحمد الله و یصلی علی النبی ه ثم یسأل الله حاجته " "انسان کوچاہئے که وہ اللہ کے حضور دست سوال دراز کرے، الله کی جمد و ثنا کرے، جمد گر یردرودوسلام بھیج پھر اللہ ہے اپنی عاجت کا سوال کرے۔"(۲)
- "ويكره أن يقسم بأبيه أو بغير الله في الجملة فإن حلف حلف بالله
   وإلا ليصمت (الغنية النَّها)

"آ باءواجداد یاغیراللد کشم کھانا مکروہ (بمعنی حرام) ہے لہذاتتم کھانی ہوتو صرف اللہ

١(١)٢(الغنية:١٧٦١)٦

<sup>(</sup>٢)[(الغنية:١٩١١)

ك قتم كھائى جائے ورندخاموشى اختيارى جائے۔"

(3) "وإذا زار قبرا لا يصع يدًا عليه ولايُقَبَّله فإنه عادة اليهود ولا يقعد عليه ولا يتكأ إليه ..... ثم يسأل الله حاجته"()

عليه ولا يتكأ إليه ..... ثم يسأل الله حاجته"()

ثخ آ دائية بوركي مسنون دعاذ كركرن كي بعدفر مات بي كه

"جب قبركي زيارت كرن جا وُتو قبر پر باته ندر كهواورنه بي قبركو چومو \_ كيونكه يه يهودكي
علامت إورنه بي قبر پر بي هواورنداس كي ماته فيك لگاؤ \_ پر الله سے اپن حاجت طلب

کرو"

(ایضاً)
الطّیرَهُ ولا باس بالتفاؤل" (ایضاً)
البته فال (نیک اور الحجی بات) میں کوئی حرج نہیں۔" بلکہ بدھگونی کے حوالہ سے شخ صدیث نبوی سے استدلال کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ بدھگونی کے حوالہ سے شخ صدیث نبوی سے استدلال کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ دجس شخص کو بدھگونی نے اس کے کام سے روک دیا، اس نے شرک کیا۔" (۱)

(ق) اتبعوا و لا تبتدعوا، وافقوا و لا تخالفوا، أطبعوا و لا تعصوا، اخلصوا و لا تسئلوا غیره و لا تشر کوا و حدوا الحق و عن بابه لا تبر حوا، سلوه و لا تسئلوا غیره استعینوا به و لا تستعینوا بغیره تو کلوا علیه و لا تتو کلوا علی غیره" (۳) استعینوا به و لا تستعینوا بغیره تو کلوا علیه و لا تتو کلوا علی غیره " (۳) در است کی پیروی کرواور برعات جاری نه کرو\_ (دین کی) موافقت کرواور خلاف ورزی نه کرو\_فرمانبرداری کرواور نافر مانی نه کرو\_افلامی پیدا کرواور شرک نه کرو\_ حق تعالی کوتو حید کا پر چار کرو اور اس کے درواز سے مندنه مورده اس خدا سوال کرو، کس اور سے سوال نه کرو\_ ای سے مدد یا گلو، ای پر توکل واعتاد کرواس

<sup>(</sup>١) (الغنية:١١١)

<sup>(</sup>٢)(الغنية:١/٩١)

<sup>(</sup>٣)[(الفتح الرباني سيأأها)]

کے علاوہ کسی اور پر تو کل نہ کرو۔''

شیخ رقمطراز بین کہ جبتم میں ہے کوئی شخص خود یا اس کا بھائی (عزیز) بیار ہوتو وہ اس طرح دعا کرے: ''اے ہمارے دب! جو آسان میں ہے، تیرا نام مقدس ہے، ارض وسا پر تیرائی تقم ہے۔ جس طرح ارض وسا میں تیری ہی رحمت کے دریا بہتے ہیں، اے پاکیزہ لوگول کے رب! ہمارے گناہ معاف فرما دے، اپنی رحمت سے ہم پر مہر بانی فرما، اس مصیبت و بیاری میں اپنی طرف ہے شفاعطا فرما۔''(۱)

''ساری کلون عاجز ہے، نہ کوئی تجھ کوفائدہ پہنچا سکتا ہے نہ نقصان، جو پچھ تیرے لئے مفید ہے یامضر، اس کے خلاف میں (تقدیرکا) قلم چل چکا ہے، اس کے خلاف نہیں ہوسکتا۔۔۔۔'(۲)

قبولیت عبادات کے بارے میں شیخ کا موقف شخ فرماتے ہیں

"إذا عملت هذه الأعمالَ....وإصابة السنة"(٣)

" تم سے تمہارے اعمال اس وقت تک قبول نہیں کئے جاسکتے ہیں جب تک کہ تم اخلاص پیدا نہ کرنو۔ کوئی قول ، عمل کے بغیر مقبول نہیں اور کوئی عمل اخلاص اور سنت کی مطابقت کے بغیر مقبول نہیں۔''

خلاصة بحث اور شيخ الاسلام ابن تيميد كي گوا بي مندرجه اقتباسات كسرسرى مطالعه كم ازكم بيه اندازه ضرور بوجاتا ب كه شيخ

<sup>(</sup>١)[(الغنية:١١/٩)]

<sup>(</sup>٦)[ (فيوش يزداني ترجمه الفتح الرباني مجلس ١٣ م)]

<sup>(</sup>٣)(الفتح الرباني ص(١٠)

جیلانی سلفی العقیدہ تھے۔ اس کی مزیدتا ئیداس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ شخ نے اپنی کتاب غنیدہ الطّالبین میں تمام فرقِ ضالہ کی بھر پورتر دیدگ ہے۔ شیعہ وروافض ، مرجیہ وقد رہے، جہمیہ ، کرامیہ اورمعتز لہ وغیرہ کی تر دیدتو بہت نمایاں ہے جبکہ ان کے علاوہ صرف ایک ہی گروہ ایبارہ جاتا ہے جسے فرقہ ناجیہ کہا جاسکتا ہے اورائ گروہ کوشنے نے اور معتز لہ وارد گرلوگول کوبھی المحدیث اور اُھل السنہ قرارد ہے کران کی تعریف وتوصیف کی ہے اورد گرلوگول کوبھی انہی کی طریق پر چلنے کی جا بجاہدایت کی ہے۔

لہٰذااب یہ فیصلہ کرنا چندال مشکل نہیں کہ شخ عبدالقادر جیلانی صحیح العقیدہ مسلمان عصد علاوہ ازیں یہ بات بھی ملحوظ خاطر رہے کہ کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ جوفرق ضالہ کے عقا کہ ونظریات کی نشاندہی و تردید کے حوالہ سے ایک سند کی حیثیت رکھتے ہیں، نے شخ جیلانی اوران کے بعض اقوال وفرمودات کواپنے فقاوئی میں بطورتا ئید واستشہاد جا بجائقل کیا جیلانی اوران کے بعض اقوال وفرمودات کواپنے فقاوئی میں بطورتا ئید واستشہاد جا بجائقل کیا ہے (۱) اگر شخ جیلانی کے عقا کہ ونظریات میں کوئی بگاڑ ہوتا تو ابن تیمیہ اس کی ضرورنشاندہی اور تردید فرماتے مگراس کے برعکس ہم دیکھتے ہیں کہ ابن تیمیہ نے شخ جیلائی کا نہ صرف ذکر فیرفر مایا ہے بلکہ انہیں اکا برائشیون '، الشیخ الا مام' اور' اسمتنا' میں شارفر مایا ہے۔ (۲)

یہاں یہ بات بھی واضح رہے کہ شخ جیلائی کی کتابوں کے تتبع سے ان کے بعض تفردات کے عمن میں تصرہ کیا ۔ تفردات بھی ملتے ہیں جن پر آئندہ سطور میں شیخ کے بعض تفردات کے عمن میں تصرہ کیا ۔ جائے گا۔

<sup>(</sup>۱) مثلاد كيفئة نآوي ابن تيمية (جهرص ۸۵، ج ۱۰ رص ۵۲۸،۵۲۲،۵۵۸، جاارص ۲۰۳۵) [ (۲) (د كيفئة مجموع الفتاوي: جاارص ۲۰، چهرص ۸۵)]

## فقهى مسلك

آپ کے بارے میں اہل علم نے متفقہ طور پریہ رائے ظاہری ہے کہ آپ فقہی مسائل میں ضبلی المسلک تھے۔ جیسا کہ طافظ ذہبی نے سیسر اعلام النبلاء (۱) اور عبد الحی بن محاد عنبلی نے شدر ات الذھب (۳) اور حجہ بن شاکر کتبی نے فوات الوفیات (۳) میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔ علاوہ ازیں خود شخ کے درج ذیل افتتا سات سے بھی واضح ہوتا ہے کہ وہ فقہی مسائل میں امام احمد بن ضبل کے پیرو تھے :

① "وينبغى للإمام أن لا يدخل طاق القبلة فيمنع من ورآة رؤيته بل يخرج منه قليلا وعن إمامنا احمد رحمه الله رواية أخرى: أنه يستحب قيامه فيه" (م)

"امام کے لیے جائز نہیں کہ وہ بالکل محراب کے اندراس طرح گفس کر کھڑا ہو کہ مقتد بول کی نظر ہی سے اوجھل ہوجائے بلکداسے چاہیے کہ محراب سے قدرے باہر ہو کر کھڑا ہواور ہمارے امام احمد بن عنبل سے اس مسئلہ میں ایک دوسری روایت یہ بھی ہے کہ امام کا محراب میں کھڑا ہونام شخب ہے۔"

( "وروى أمامنا أبوعبد الله أحمد رحمه الله في رسالة له بإسناده عن

<sup>(</sup>١)[سير أعلام النبلاء (٣٩/٢٠)]

<sup>(</sup>٢)[شذرات الذهب (١٩٩٠/٣)]

<sup>(</sup>٣) فوات الوفيات (٢٩٥/٢)

<sup>(</sup>٣) [ (الغنية: ٢٠٠٥)]

أبي موسىٰ الأشعري....."

قال الإمام أبوعبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني رحمه الله
 وأمّاتنا على مذهبه أصلا وفرعا وحَشَرُنا في زمرته ..... " (ايضاً)

وا ما تناعلی مدهبه اصلا و قوعا و حسونا فی رمونه ..... (ایش)

(ایم) ابوعبد الله احد بن ضبل الفیبائی نے فرمایا ..... الله تعالی بمیں عقائد وفروئ مائل میں انہی کے ذہب پرموت دے اور روزِ محشرانہی کے گروہ میں بمیں اُٹھائے .... "

مائل میں انہی کے ذہب پرموت دے اور روزِ محشرا اور امام شافعی دونوں ہی سے متاثر امام شعرانی نے بیرائے ظاہر کی ہے کہ شخ ، امام احمد اور امام شافعی دونوں ہی سے متاثر خے اور ان دونوں اماموں کے مسلک پر فتوئی دیتے تھے۔ (الطبقات الکبری او ۱۰) گر نے کورہ اقتباسات ہے آپ کا حنبلی المسلک ہونا ہی ثابت ہوتا ہے۔ نیز بیغلط بھی پیدا نہ ہو کہ شخ بھی بعض متعصبین کی طرح اپنے امام کے اندھے مقلد تھے بلکہ آپ کی تقلید کا دائرہ صرف وہاں تک تھا کہ جہاں تک تول امام شرعی نصوص سے متعارض نہ ہوتا جب کہ ایسے تعارض کی صورت میں آپ حدیث نبوی ہی کوتر جج وفوقیت دینے کے قائل تھے۔ جسیا کہ موصوف غنیہ الطالمین میں رقمطراز ہیں کہ

"ولا ينظر إلى أحوال الصالحين (وأفعالهم) بل إلى ما روى عن الرسول الله والاعتماد عليه حتى يدخل العبد في حالة ينفرد بها عن غيره"(٢)

" صالحین (علماء ومشائخ) کے افعال وائمال (اور اقوال) کو پیش نظر نہ رکھا جائے بلکہ اس چیز کو پیش نظر رکھا جائے جو آنحضرت کے مروی ہے اور اس

<sup>(</sup>۱) [ (الصّانص٢٠٣)]

<sup>(</sup>۲) ( ج ۲ رص ۱۳۹)

مروی (حدیث) پراعتاد کیا جائے خواہ اس طرح کرنے ہے کوئی شخص دوسر ہے لوگوں ہے متاز ومنفردی کیوں نہ ہو جائے۔'(پھر بھی کوئی مضا نقہ نہیں کیونکہ اندریں صورت اس کی انفرادیت حدیث مصطفیٰ کی وجہ ہے ہے تا کہ خواہش پری کی بناپ!)

میشنج جبیلانی سے اورز میروتصوف

تصوف کے حوالہ سے یہ بات واضح رہے کہ حلول، وحدت الوجود اور وحدت الشہود وغیرہ کو ہنظریات جومتا خرصوفیا (مثلاً ابن عربی ۱۳۸۸ ہے، عبدالکریم جیلی ۸۱۱ ہے، وغیرہ کے ہاں پائے جاتے ہیں، متقد بین کے ہاں باسوائے منصور حلاج (۹۰۳ ہے) کے، ان کا واضح سراغ نہیں ملتا۔ یہی وجہ ہے کہ متقدم صوفیا کے مشتد حالات اور ان کی تصنیفات سے ان کے حجے العقیدہ ہونے کا واضح ثبوت ملتا ہے۔ (۱) البتہ تزکیہ نفس کے سلسلہ میں انہی متقد مین کے ہاں بعض خلاف ِشرع اُمور بھی پائے جاتے ہیں (۲) البتہ ان خلاف ِشرع امور کاتعلق عقا کہ وائیا نیات کی بجائے عبادات ومعاملات سے ہے۔

آگے ہو ھنے سے پہلے بیواضح کردینا بھی ضروری ہے کہ خیرالقرون کے تصوف اور مابعد کے تصوف اور مابعد کے تصوف میں بُعد المشر قین کی طرح نمایاں خلا ہے۔ بلکہ پہلی صدی ہجری میں توبیہ لفظ تصوف کہ بیں ڈھونڈ نے سے بھی نہیں ماتا، البتہ پہلی اور دوسری صدی ہجری میں انتہائی متی حضرات کے لئے زاہد، عابد اور صالح وغیرہ کے الفاظ استعمال کئے جاتے تھے جبکہ دوسری صدی ہجری ہی میں ان کے ساتھ لفظ 'صوفی' بھی متر ادف کے طور پر استعمال ہونے لگا۔ صدی ہجری ہی میں ان کے ساتھ لفظ 'صوفی' بھی متر ادف کے طور پر استعمال ہونے لگا۔ (س) اور رفتہ رفتہ یہی لفظ اتنا معروف ہوا کہ زاہد، عابد اور صالح جیسی اصطلاحات معددم (س) اور رفتہ رفتہ یہی لفظ اتنا معروف ہوا کہ زاہد، عابد اور صالح جیسی اصطلاحات معددم (س) اور رفتہ رفتہ یہی لفظ اتنا معروف ہوا کہ زاہد، عابد اور صالح جیسی اصطلاحات معددم (س) اور دیکھئے تاریخ تصوف از پوسف سیم شمل میں اور میں اور دیکھئے تاریخ تصوف از پوسف سیم شمل میں اور میں میں اور دیکھئے تاریخ تصوف از پوسف سیم کی میں اور دیکھئے تاریخ تصوف از پوسف سیم کی میں اور دیکھئے تاریخ تصوف از پوسف سیم کی میں اور دیکھئے تاریخ تصوف از پوسف سیم کی میں اور دیکھئے تاریخ تھے دیکھ کی میں اور دیکھئے تاریخ تھے دیں اور دیکھئے تاریخ تاریخ تاریخ تاریخ تھا تا تاریخ تار

<sup>(</sup>۲) (مثلًا ویکھئے: شریعت وطریقت از عبدالرحمٰن کیلانی: ص ۲ ۱۵، ۲۲۱ تا ۲۹۴،۲۲۸ تا ۲۷۴،۲۲۵، ۴۷۳،۲۷۵، ۴۷۳،۲۷۵، ۴۷۲،۲۷۵،

<sup>(</sup>٣)[( ديكھيے : شريعت وطريقت ص ١١٤ نيز مجموع الفتاوي: ١١٦٢)]

ہوکررہ گئیں \_ گویامتقربین کے ہاں لفظ صوفی دراصل زاہدوعابد کی جگہ ستعمل تھا۔

زبدكاتصور چونكه اسلام مين موجود بي يعني "ازهد" في الدنيا يحبك الله" ونيا سے بے رغبتی کروتو خداتم سے محبت کرے گا۔''(۱) اس لئے متقدم صوفیا جو دراصل زیاد وعباد ہی تھے، کے طرزِ ممل ،طریقۂ عبادت اور تز کیۂنفس کے سلسلہ کو دیگر ائمہ دین نے ہدف تنقید نہیں بنایااور ویسے بھی ان صوفیااور زیاد کی طرز زندگی مجموعی طور پرشر بعت ہی کی آئینہ دارتھی کیونکہ ان میں سے اکثر حضرات کتاب وسنت کے عالم باعمل اور دین وشریعت کے اُسرار و رموزے کماحقہ واقف تھے۔ تاہم ان میں عقائدے ہٹ کرعبادات ومعاملات میں غلواور بگاڑ پیدا ہو چکاتھا،اس کی طرف بھی گذشتہ سطور میں نشاندہی کردی گئی ہے۔ یہی غلور فتہ رفتہ اس قدر براها كه متاخرين صوفيانے شعوري ياغير شعوري طور بردين شريعت كے متوازى دين ' طریقت'ا یجاد کرلیا جونہ صرف عبادات ومعاملات میں دین وشر بیت کے برخلاف تھا بلکہ عقا کد ونظریات میں بھی اسلامی عقا کد کے منافی تھا اور بیصورتِ حال اس وقت پیدا ہوئی جب مسلمان صوفیانے ہندی و بونانی فلسفہ تصوف کواسلام میں درآ مد کرلیا اوراس پرطرہ سے کہ بعض مسلمان صوفیا وحدث الوجود جیسے شرکیہ فلسفہ تصوف کے حق وا ثبات میں قر آن دسنت

ﷺ لیکن اس حدیث کامیر معنی ہر گرنہیں کہ دنیاوی مشاغل کوڑک کر کے جنگلوں اور صحراؤں میں ڈیرے جما لئے جائیں اور انسانیت کی ہدایت ورہنمائی کی بجائے الگ تحلگ کٹیا بنا کراپنا ماتھے کی محراب چوڑی کی جاتی رہے ۔۔۔۔ بلکہ اگر زید کا بھی موتا تو آئخضرت اور صحابہ کرام آئم ایسا ضرور کرتے مگران کا طرز عمل زید کے اس تصور کی مکمل نفی کرتے ہوئے زید کا پیھیتی تصوراً جا گر کرتا ہے کہ دنیا میں رہتے ہوئے و نیا بی کو مقصور اصلی سجھنے کی بجائے اسے ضرورت کی جا سمجھا جائے اور ضرورت ہی کی حد تک اس سے مستفید ہوتے ہوئے اپنی اور اپنے ساتھ دیگرانسانوں کی آخرت کو بہتر بنانے کے لئے جدوجہد کی جائے ۔ ہوتے ہوئے ایک اور صحیح ابن ماجہ دیجہد کی جائے ۔۔ اس اور صحیح ابن ماجہ دیجہد کی جائے ۔۔ (۱) [ (صحیح ابن ماجہ دیجہد کی جائے ۔۔

ہے غلط و بے حیااستشہاد کرنے لگے....!!

شخ عبدالقادر جیلانی تنے نے نے نے الطالبین میں تصوف اور اس کے متعلقات پرایک طویل بحث سپر قِلم فرمائی ہے۔ (۱)

جودراصل زہدوتقوی سے متعلقہ تعلیمات یعنی توکل ، عبر ، شکر ، رضا ، صدق اور آ داب معاشرت وغیرہ پر بنی ہے۔ اور گزشتہ سطور میں ہم واضح کر آئے بیں کہ متقد مین کے ہاں تصوف دراصل زہدوتقوی ہی کے مترادف سمجھا جاتا تھا اور متاخرصوفیا کے عقائد ونظریات (یعنی وحدت الوجود، حلول وغیرہ) متقد مین کے ہاں نہیں پائے جاتے ہے اور یہی وجہ ہے کہ فیخ جیلانی "کے عقائد و نظریات سراسراہل النہ کے موافق بیں جیسا کہ شیخ کے عقائد و نظریات کے عمن میں اس پر تفصیلی بحث کی جاچکی ہے۔ ویسے بھی شیخ جیلانی " ایسے گر اہانہ نظریات کے سخت مخالف متھ مثلاً منصور حلاج جو حلول جسے گر اہانہ نظریات کے سخت مخالف میں مثلاً منصور حلاج جو حلول جسے گر اہانہ نظریہ کا قائل ہو چکا تھا ،

''منصور حلان کے دور میں کوئی شخص ایسانہ تھا جواس کا ہاتھ پکڑتا اور اسے اس کی لغزش سے ہازر کھتا، اُنر میں اس کے زمانے میں ہوتا تو منصور کے معاملے کواس صورتِ حال سے بچاتا جواس نے اختیار کرلی تھی۔''(۲)

علاو دازیں دائر ہ المعارف کا مقالہ نگارلکھتا ہے کہ

'' شیخ عبدالقادرتصوف میں پُراسرار رمزیت (جو باطنیه یا غیر متشرع متصوفین کوتقویت پنجاتی تھی) کے خلاف تھے'' (اینا)

علاوہ ازیں وحدت الوجود وغیرہ کی تر دید شیخ کے مندرجہ ذیل فرمودات ہے بھی '' ہوتی ہے:

<sup>(</sup>۱) ( د کیف: ۲۵ (س۳۹۳۲۹۹)

<sup>(</sup>٢) ( اخباراالا خيارش ٢٣٣ زغيرالحق محدث وبلوي بحواله دائرة المعارف اردو: ٣٥٠ (٣٥٠)]

"وهو بجهة العلو مستوعلى العرش والله تعالى على العرش وهو باين من خلقه ولا يخلو من علمه مكان ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان بل يقال أنه في السماء على العرش """

اللہ تعالیٰ بلندی کی طرف عرش پر مستوی ہے۔۔۔۔۔اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے۔۔۔۔۔اور
وہ مخلوق ہے جدا ہے۔ اس کے علم ہے کوئی جگہ (اور چیز ) مخفی نہیں اور اس کے بارے میں سے
کہنا در ست نہیں کہ وہ ہر جگہ پر موجود ہے بلکہ اس کا وصف یوں بیان کرنا چاہئے کہ وہ
آ مانوں کے اوپر عرش پر مستوی ہے اور یہی چیز اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بیان کی ہے
کہ ﴿ اَلْوَ حُدِثُنُ عَلَى الْعَوْشِ السّتوی ﴿ (ط: ۵) '' رحمٰن ، عرش پر مستوی ہے۔ '(۱)
یا در ہے کہ شیخ کی طرف منسوب سلسلہ قا در سے کی حقیقت جم آگے چل کر واضح
کریں گے۔۔

## شیخ کی کرامات

پجب اللہ تعالی کے برگزیدہ انبیاء ورسل کے ہاتھوں کوئی خرقی عادت کام ظاہر ہوتو اے مجرہ کہاجاتا ہے جیسے حضرت موٹ " کی لاتھی کا اڑ دھا بن جانا، حضرت ابراہیم کے لئے آگ کا خدا ہوجانا وغیرہ وغیرہ ۔ اور جب کئے آگ کا خدا ہوجانا وغیرہ وغیرہ ۔ اور جب کئے انکے مالے مؤمن کے ہاتھوں کوئی خرقی عادت چیز ظاہر ہوتو اسے کرامت کہا جب کسی نیک صالح مؤمن کے ہاتھوں کوئی خرقی عادت چیز ظاہر ہوتو اسے کرامت کہا جاتا ہے جیسے حضرت مریم کے پاس بے موتی چھوں کا آنا (آل عمران: ۲۲) ، بعض سحا ہوتا اندھیرے میں معمل کا روشن ہونا وغیرہ البتہ چیزہ اور کرامت کے حوالہ سے یہ باتیں یا دریت کے حوالہ سے یہ باتیں یا دریتیں کہ

<sup>(</sup>١)(الغنية:١١١١١)

المعجز ہ نی کے ہاتھوں ظاہر ہوتا ہے اور کرامت ولی کے ہاتھوں۔

جس طرح کوئی ولی، کسی آبی کی فعنیلت کونہیں پہنچ سکتا، اس طرح کسی ولی کی سرامت کسی نبی ہے جن کے مساوی نہیں ہوسکتی۔ (۱)

کم معجزہ یا کرامت کے ظہور میں انبیا ، واولیا کا کوئی اختیار نبیں ہوتا بلکہ ان کا صدور اللہ کے حکم ومرضی پرموقوف ہوتا ہے۔ <sup>(۲)</sup>

نی کے معجز ہے ہے انکارتو کسی مسلمان کے لئے برگز جائز نہیں لیکن کسی ولی کی کرامت کو تسلیم بھی کیا جا سکتا ہے اورر ذہی ۔ (۳)

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ شیخ جیلائی "انتبائی متقی ، عالم باعمل اور اللہ کے ولی تھے ،

اس لئے ان کے ہاتھوں کرامات کا ظہور کوئی امرِستبعد نہیں اور یہی وجہ ہے کہ ان کی طرف سینکٹروں کرامتیں منسوب ہیں۔لیکن مسللہ یہ ہے کہ ان میں سے اکثر و بیشتر ایسی ہیں جنہیں ان کے عقیدت مندوں نے بلا دلیل ان کی طرف منسوب کررکھا ہے۔ شیخ کی ان کرامتوں کے حوالہ سے عام طور پرلوگوں میں دوطرح کے طبقہ بائے فکر پائے جاتے ہیں۔ ایک تو وہ عقیدت مند جوشن کی طرف منسوب ہر چیز آئے تھیں بند کر کے شام کر لیتے ہیں اور دوسر سے عقیدت مند جوشن کی طرف منسوب ہر چیز آئے تھیں بند کر کے شام کر لیتے ہیں اور دوسر سے وہ جو آپ کی کسی بھی کر امت کو شام کرنے کے لئے تیار نہیں۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ شیخ جیلائی اللہ کے ولی تھے ، اس لئے ان کی کوئی بھی کر امت بشرطیکہ وہ ثابت ہو، شامیم کرنی ویا ہے ۔ البتہ شیخ کی کر امت لیا تیان کی کوئی بھی کر امت بشرطیکہ وہ ثابت ہو، شامیم کرنی ویا ہے ۔ البتہ شیخ کی کر امت لیا تیان ہوں کے اثبات یا عدم اثبات کے حوالہ سے مزید گرزارش یہ ہے کہ جا

<sup>(</sup>۱) (النوات إن تيميد بش ١٩٤٩)

<sup>(</sup>٢) ( مثلا و كيف الإسراء: ٩٣٢٩٠)

<sup>(</sup>٣) ( و يَعْضُ مِحموعُ الفتاويُ (٢٠٨١) ]

اکثر و بیشتر کرامتیں محض آپ کی طرف منسوب بیں ،حقیقت میں ان کا کوئی وجود نہیں۔ جبیبا کہ حافظ ذہبی رقم طراز بیں کہ

"قلت ليس في كبار المشائخ من له أحوال وكرامات أكثر من الشيخ عبدالقادر لكن كثيرا منها لا يصح وفي بعض ذلك أشياء مستحلة" (١)

'' میں کہتا ہوں کہ آبار اولیا ، ومشائخ میں سے کوئی ایک بھی ایسانہیں گزراجس کی شخ عبد القادر جیلانی آ سے زیادہ کرامتیں معروف ہوں ، تاہم شخ جیلائی کی طرف جو کرامتیں منسوب بیں ان میں سے آکٹر و بیشتر درست نہیں بلکہ بعض تو ویسے ہی ناممکنات میں ہے ہیں ۔'

بہ سیجھای طرح کا تبھرہ حافظ ابن کثیرؓ نے اپنی تاری ٔ البدایہ والنھایہ (۲) میں کیا ہے مگر حافظ ابن کثیرؓ یا حافظ ذہبی نے بینشاند ہی نہیں فرمائی کہ شخ گی کون کون کی کرامات غیر سیجے اور کون کی سیجھ مزید حقائق درج ذیل ہیں:

شيخ كى كرامات برمشمل كتابين جھوٹى ہيں!

ا شیخ جیلانی کی کرامتوں کوسب سے پہلے جس عقیدت مندنے کتابی شکل میں جمع کیا ،
و علی بن یوسف الشطنو فی ہے جس کی وفات کا شیخ جیلانی کی وفات سے تقریباً ۱۵۰ سال کا
فاصلہ ہے یعنی شطنو فی ۱۳ سے میں فوت ہوا۔ (۲) جبکہ شیخ کی وفات ۵۲ ھوکوہوئی۔
شطنو فی شیخ جیلانی کی بعض کرامتوں کواس طرح بیان کرتے تیں کہ جس سے ان کی شیخ

<sup>(</sup>۱) (سيرن وورنس و دم ) (

<sup>(</sup>٢)البداييوالنهايي( ت٢١/ن<sup>ي</sup> ٢٤٢)]

<sup>(</sup>٣) [ (و يكيمية الإعلام: ١٨٨٨، كشف الطنون: ام ٢٥٧) ]

جیلانی کے معاصر ہونے کا شک گزرتا ہے، علاوہ ازیں جن کرامتوں کوشطنو فی نے اپنی سند سے بیان کرنے کی کوشش کی ہے، ان میں بھی اکثر و بیشتر اسناد میں ضعیف راوی موجود ہیں۔ اسی لئے ائم محققین نے شطنو فی کی اس تالیف پرزبر دست تر دیدو تقید کی ہے۔ بطور مثال چند ائمہ کے اقوال ذکر کئے جاتے ہیں:

🛈 حافظا بن حجرشخ الكمال جعفر كے حوالہ ہے رقمطراز میں كه

"ذكر فيه غرائب وعجائب وطعن الناس في كثير من حكايات وأسانيده فيه"

"شطنو فی نے اس کتاب میں بڑی مجیب وغریب با تنیں ذکر کی ہیں اور لوگوں نے اس کی بیان کردہ اکثر حکایتوں اور اسناد پر جرح کی ہے۔" (1)

ابن الوردى انى تاريخ من رقمطر از بين كه

"إن في البهسجة أمور لا تصح ومبالغات في شان الشيخ عبدالقادر لا تليق إلابالربوبية" (٢)

" بھجة الأسواد ميں ايس باتيں بائي جاتى بيں جنہيں سليم بيں كياجا سكتا اور شيخ جيلانى كيا بارى تعالى كے سوااوركى كى بارے ميں بعض ايسے مبالغة آميز خيالات كا اظہار كيا كيا ہے جو بارى تعالى كے سوااوركى كى شان كے لائق نہيں۔"

ابن رجب فرماتے ہیں کہ

"قد جمع المقرئ أبو الحسن الشطنوفي ..... فيه من الرواية عن المجهولين .... إن الشطنوفي نفسه كان متهما فيما يحكيه في هذا

<sup>(1)[ (</sup>الدرااكامند:١٨٢١)]

<sup>(</sup>٢)[ ( كشف الظنون:١٧٥١)]

<sup>(</sup>٣)[( فيل الطبقات الابن رجب: ١ (٢٩٣٠)]

الكتاب بعينه" (<sup>س</sup>)

" وطنوفی نے شیخ جیلائی پرتین جلدوں میں کتاب کھی ہے اوراس میں رطب ویا بی کا طومار باندھا ہے۔ حالا تکہ کی آ دی کے جھوٹا ہونے کے لئے اتنا ہی کائی ہے ۔ وہ بری سائی بات کوآ گے بیان کرد ہے۔ میں نے اس کتاب کے بعض مندر جات دیکھے ہیں گرمیرا نفس اس بات پر مطمئن نہ ہوا کہ میں اس میں فہ کور باتوں پراعتا دکرسکوں کیونکہ اوّل تواس میں جہول راویوں ہے روایتی لی گئی ہیں اور دوسرا یہ کہ اس میں نہ صرف کذب وافتر ااور جھوٹ کے بیشار بلندے ہیں بلکہ ان جھوٹی باتوں کوشخ جیلائی کی طرف منسوب کرنا بھی شخ جیلائی کی طرف منسوب کرنا بھی شخ جیلائی کی شرف منسوب کرنا بھی میری نظروں سے گزری ہے کہ شطنو فی نے اپنی اس کتاب بھے جہ الانسواد میں جو چیزیں بیان کی جین انہیں بیان کرنے میں شطنو فی مُسَنّد ہے ، (جس پرجھوٹا ہونے کا شک ہو) ہے۔ "

مندرجہ بالا ائم مخفقین کے اقتباسات ہی ہے۔ بھے جعة الانسر اد اوراس میں موجود شخ کی کرامتوں کی اصلیت واضح ہوجاتی ہے، تا ہم سردست حاجی خلیفہ کے حوالے ہے یہ بات ذکر کرنا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے مندرجہ اقتباسات میں سے پہلے دوا قتباس کشف الظنون میں نقل کئے ہیں اور معلوم ہوتا ہے کہ دیگرا مکہ کی تقییر بھی ان کی نظر میں تھی مگر اسکے باوجود انہوں نے ان ائمہ نقاد کے بارے میں علمی وقتی جواب دینے کی بجائے اسطرح اپنے خیالات کا اظہار فرمایا:

"وأنى لغبي جماهل حماسد ضيع عمره في فهم ما في السطور وقنع بدلك عن تزكية النفس وإقبالها على الله أن يفهم ما يعطى الله رسبحانه و تعالى) أولياء د من التصريف في الدنيا والآخرة"

"اس كنده ناتراش احمق اورها سد مخص پرافسوس ہے کہ جس نے بھی جدۃ الأسوال ك

عبارتوں کو سیحضے میں اپنی عمر ضائع کردی اور تزکیہ نفس اور اللہ کی طرف متوجہ ہوکراس بات کو سیحصنے کی ذرا بھی کوشش نہ کی کہ اللہ تعالیٰ اپنے اولیا کو دنیا وآخرت میں آزادانہ تصرف واختیار کی دولت سے نواز دیتے ہیں۔''

حاجی خلیفہ کی اس عبارت ہے ائمہ نقاد کی وہ جرح تو بالکل رفع نہیں ہوئی جوانہوں نے بھے جنہ الأسراد پر کی ہے تاہم اس سے بیخد شہضر ورلاحق ہوا ہے کہ حاجی خلیفہ کے افکارونظریات میں بھی واضح جمول ہے،اس لیے اہل شخفیق کو حاجی خلیفہ کے عقیدہ ومسلک کا غیر جانبدارانہ جائزہ لینا جا ہے ۔۔۔۔!!

قلائد الجواهر بھی بھجة الاسوار كي طرح جھوٹى كرامتوں كا پلنده با

الشخ جیلانی کی کرامتوں پردومری جامع وستقل کتاب قلاند المجو اهر ہے جے محمد بن یجی القاذ فی (۹۲۳م، دیکھے الاعلام: ۱۸۱۸) نے شخ کی وفات سے تقریباً چارسو مال بعد لکھا اوراس کی اسادی حثیثیت بھے جہ الاسر از ہے بھی زیادہ مجروح ہے۔ اکثر و بیشتر واقعات تو بھے ہے ہی سے ماخوذ ہیں جبکہ بعض واقعات تو استے جھو نے ہیں کہ خود مجموث بھی ان سے شرما جائے۔ بغرضِ اختصار ایک واقعہ کی نشاندہی ضروری معلوم ہوتی ہے، صاحب کتاب رقمطر از ہیں کہ

''مہل بن عبداللہ تستری نے بیان کیا ہے کہ ایک مرتبہ اہلِ بغدادی نظرے آپ عرصہ تک غائب رہے، لوگوں نے آپ کو تلاش کیا تو معلوم ہوا کہ آپ کو د جلہ کی طرف جاتے دیکھا تھا۔ لوگ آپ کو تلاش کرتے ہوئے د جلہ کی طرف گئے تو ہم نے د یکھا کہ آپ پانی پرے ہماری طرف آن آن کر آپ کو مسلم کی برے ہماری طرف آن آن کر آپ کو مسلم ملیک' کہتی جاتی ہوئے واور مجھلیوں کے آپ کا ہاتھ چو سنے کو د یکھتے جاتے مسلام ملیک' کہتی جاتی ہوگا تھا۔ اس وقت نماز ظرکا وقت ہوگیا تھا۔ اس اثنا میں ہمیں ایک بردی بھاری جائے نماز

وکھائی دی اور تخت سلیمانی کی طرح ہوا میں معلق ہوکر بچھ گئی۔ یہ جائے نماز سزرنگ اور سونے چاندی سے مرصع تھی۔ اس کے اوپر دوسطریں کھی ہوئی تھیں۔ پہلی سطر میں ﴿الا َ إِنَّ اُولِيَاءَ اللّٰهِ لا خَوُفْ عَلَيْهِمْ وَلا لَهُمْ يَحُوَنُونَ ﴿ اور دوسری سطر میں اَلسّلامُ عَلَيْكُمُ اُولِيَاءَ اللّٰهِ لا خَوُفْ عَلَيْهِمْ وَلا لَهُمْ يَحُونُونُ ﴾ اور دوسری سطر میں اَلسّلامُ عَلَيْكُمُ اُولِيَاءَ اللهِ لا خَوُفْ عَلَيْهِمْ وَلا لَهُمْ يَحُونُونُ ﴾ اور دوسری سطر میں اَلسّلامُ عَلَيْكُمُ اُولِيَاءَ اللهِ لا خَوُفْ عَلَيْهِمْ وَلا لَهُمْ يَحُونُونُ ﴾ اور دوسری سطر میں اَلسّلامُ عَلَيْكُمُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

شیخ کی طرف منسوب اس کرامت کے امکان یا عدم امکان اور اس کے حضرت سلیمان کی مقبول دعا (ص ۳۵) (۲) کے منافی ہونے ہے بھی قطع نظراس وقت صرف سے بنانامقصود ہے کہ مہل بن عبداللہ تستری شیخ جیلائی کی پیدائش ہے بھی بہت پہلے یعنی ۲۸۳ھ میں فوت ہو چکے تھے۔ (۳) جبکہ شیخ جیلائی " اے ۲۸ ھو پیدا ہوئے۔ اب تستری اور شیخ جیلائی کا یہ درمیانی دوسوسالہ وقفہ بیٹا بت کرتا ہے کہ تستری کی شیخ ہے کی طرح بھی ملاقات ٹابت کا یہ درمیانی دوسوسالہ وقفہ بیٹا بت کرتا ہے کہ تستری کی شیخ سے کی طرح بھی ملاقات ٹابت

<sup>(</sup>١)[(قلائدالجوابرتر جمه محم عبدالتارقادري:ص٨٩،٨٨)]

<sup>(</sup>۲) اس مراد حضرت سلیمان علیه السلام کی مید عائی که یا الله مجھے ایسی حکومت عطا کرجوتو میرے بعد الاحد من بعدی " یعنی آپ نے الله سے بید عافی کی یا الله مجھے ایسی حکومت عطا کرجوتو میرے بعد کسی اور کوعطانه کرتا۔ اور الله تعالی نے آپ نے کی بید عافیول کرتے ہوئے ہواؤں ، پانیوں ، حیوانوں اور جنول وغیرہ پر حکومت عطا کر دی۔ اور الیلی حکومت پھر بعد میں الله تعالی نے کسی نی کوعطانہیں کی جتی که ایک مرتبہ بن اکرم نے ایک مرتبہ جن کو پکڑ لیا پھر چھوڑ دیا اور فر مایا کہ بیل نے اسے اس لئے چھوڑ اکہ مجھے ایک مرتبہ بن اکرم نے ایک مرتبہ جن کو پکڑ لیا پھر چھوڑ دیا اور فر مایا کہ بیل نے اسے اس لئے چھوڑ اکہ مجھے اپنے بعائی کی بید عا ( او پر والی ) یا د آس گئی کی لیکن کمال ہے ان کرامتیں گھڑنے والوں پر جنہوں نے بیر جیانی کی بید عارو وجہ سے خود نی اکرم جیانی کی بھی وہ حکومت ولانے کی کوشش کردی جو حضرت سلیمان علیہ السلام کی دعا کو وجہ سے خود نی اکرم نے بیمی اپنے لئے پہندندگی !!

<sup>(</sup>٣)(الاعلام:٣١٠)

نہیں گریہ تو ان مؤلفین ہی کی کرامت ہے جنہوں نے تستری کوان کی وفات کے بعد بھی شخ جبلانی کادیدار نصیب کروادیا ....!!

اس پرطرہ یہ کہ قلائد کے مترجم اور قلائد کا یہ حوالہ اپنی تصنیفات میں پیش کرنے والے عقیدت مند (مثلاً ضیاء اللہ قادری فی 'میر ت غوث الثقلین' ص ۱۲ اوغیرہ ) بھی مکھی پہلسی مارتے چلے جارہے ہیں اوران' محققین' کو یہ بھی تو فیق نہیں کہ ایسی بے تکی ہاتوں کو لکھتے وقت ذراعقل وبصیرت کو بھی استعمال کرلیں!!

استنادی حیثیت تو خوب واضح ہو چکی ہے اور اب یہ بھی واضح رہے کہ شخ کی جملہ کرامات میں سے ننانو سے فیصد کرامتوں کا تعلق انہی دو کتابوں سے ہے اور انہی دو کتابوں کے میں نانو سے فیصد کرامتوں کا تعلق انہی دو کتابوں سے ہے اور انہی دو کتابوں کے نانو سے فیصد واقعات وکرامات محض جھوٹ کا پلندہ ہیں جبکہ شخ کی کرامتوں پر بنی دیگر کتابوں کی استنادی حیثیت تو ان سے بھی بدر جہا بدتر ہے بلکہ جواضا فی کرامتیں ان کے علاوہ کتابوں میں موجود ہیں ، انہیں ہوائی فائر سے زیادہ کچھ بیں کہا جاسکتا۔

اب يہاں يہ سوال باقى ہے كواگر شيخ كى ننانو ئے فيصد كرامتوں كى كوئى اصليت نہيں تو پھرا يك فيصد كرامتيں جنہيں حيح كہا جاسكتا ہے، وہ كہاں ہيں؟ تواس سلسلے ميں گزارش ہے كہ انہيں ، تراجم اور سير ور جال كى كتابوں (مثلاً سيراعلام النبلاء از ذہبیّ، الطبقات الكبرى از شعرانی وغيره) ميں سے تلاش كيا جاسكتا ہے۔ البتة ان كى بھی صحت برقطعی عظم لگانے سے از شعرانی وغيره) ميں سے تلاش كيا جاسكتا ہے۔ البتة ان كى بھی صحت برقطعی عظم لگانے سے كہا ان كى اساد كی تحقیق از بس ضرورى ہے گرافسوں كہ شيخ جبيلا نى پر لکھنے والوں ميں سے كى بہلے ان كى اساد كی تحقیق از بس ضرورى ہے گرافسوں كہ شيخ جبيلا نى پر لکھنے والوں ميں سے كى واس انداز ميں جيش كر جت ہيں كہ جيسے يہ شيخ كى كرامتيں نہيں بلک ان ہونے كے تمونے ہيں ، حالانكہ بيد حيثيت تو معجزات كے دوالہ سے انبيا كو بھی حاصل ملك ' ہونے كے تمونے ہيں ، حالانكہ بيد حيثيت تو معجزات كے دوالہ سے انبيا كو بھی حاصل منبيں۔ ( د كھھے: سورة الاسراء : ٩٠ تا ١٩٠٣)

## شخ کے بعض تفردا<u>ت</u>

ہمارے ہاں شخصیات پر لکھنے والے عموما اس بات کا خیال تو رکھتے ہیں کہ مطلوبہ شخصیت کے فضائل ومنا قب پر جہال سے اور جو بھی رطب ویابس طے، اسے باتحقیق پر و قلم کردیا جائے۔ گر اس بات کی طرف توجہ نہیں دی جاتی کہ ذیر مطالعہ شخصیت کا غیر جاندارانہ تجزیہ کرتے ہوئے ان حقائق کو بھی سامنے لا یاجائے جوان کی علمی وفکری لغزشوں کو اس پر مشمثل ہو عملی کو تا ہیوں سے مرف نظر کرنا تو یقینا مستحس ہے گر علمی ونظریاتی لغزشوں کو اس لئے نظر انداز نہیں کیاجا سکتا کہ کسی کے فضائل ومنا قب اور علمی وجابت سے متاثر ہونے والا شخص اس کی علمی وفکری لغزشوں کو بھی عین حق سمجھ کر اپنا لیتنا ہے، اس لئے الی چیزوں کی شخص اس کی علمی وفکری لغزشوں کو بھی عین حق سمجھ کر اپنا لیتنا ہے، اس لئے الی چیزوں کی نشاند ہی ایک علمی امانت کو آ گے منتقل کرنے کے متر ادف ہے۔ امانت و دیانت کے انہی نشاند ہی ایک علمی امانت کو آ گے منتقل کرنے کے متر ادف ہے۔ امانت و دیانت کر ہے ہیں۔ نشاند ہی ایک عمقا کہ ونظریات کے حوالہ سے بچھ بحث کرنے کی جمارت کر رہے ہیں۔ شخص کے عقا کہ ونظریات کے حوالہ سے شخ الاسلام ابن تیمیٹ کا جو نکھ نظر ہے وہ تو او پر بیان ہو چکا، تا ہم شخ الاسلام کے شاگر دِر شید حافظ ذہبی کے شخ عبدالقادر جیلائی کے بارے میں خیالات بچھاس طرح کے ہیں کہ

"وفي النجسملة الشيخ عبدالقادر كبير الشان وعليه مآخذ في بعض أقواله ودعاويه والله الموعد وبعض ذلك مكذوب عليه" (١)

" حاصل بحث یہ ہے کہ شخ جیلانی بڑی اونجی شان کے مالک تھے گراس کے باوجود
ان کے بعض اقوال اور دعوے قابل مؤاخذہ اور کل نظر ہیں جنہیں ہم اللہ بی کے پردکرتے
جی جب کہ بعض تو محض جھوٹ کا پلندہ ہیں جنہیں ان کی طرف منسوب کردیا گیا ہے۔"
شخ جیلانی کے وہ کون سے خیلات وفر مودات ہیں جو کھی نظر ہیں، اس کی تفصیل تو
جان ظر ذہری نے بیان نہیں فرمائی، تا ہم شیخ کی مطبوعہ کتا ہوں کے مطالعہ سے ممکن ہے کہ اسی

<sup>(</sup>١) سيرا ملام النيلاء: (١٥١/١٥٥)

کنی چیزیں سامنے آجائیں۔ ویسے بھی انسان ہونے کے ناسطے خطاونسیان ایک فطرتی ہات ہے جس سے سی بشرکومتنی قرار نہیں دیا جا سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ راقم الحروف نے جب شیخ کی بعض کتابوں کا غیر جانبدارانہ مطالعہ کیا توشیخ کے بعض ایسے تفروات بھی نظر سے گذر ہے جن سے اتفاق ممکن نہیں۔ ان میں سے بعض تفردات کی نشاند ہی توراقم نے غینیہ السطالیوں پراپنے حواشی میں کردی ہے۔ جبکہ بعض اہم تفردات کی نشاند ہی ذیل میں کی جاتی ہے:

را سے حواشی میں کردی ہے۔ جبکہ بعض اہم تفردات کی نشاند ہی ذیل میں کی جاتی ہے:

"قل بسم الله، اسم الذي أجرى الأنهار وأنبت الأشجار، اسم من عَشَر البلاد بأهل الطاعة من العباد فجعلهم لها أوتادا كالجبال فصارت الأرض بهم لمن عليها كالمهاد فهم الأربعون الأخيار من الأبدال المنزهون الرب عن الشركاء والأنداد وملوك في الدنيا وشفعاء الأنام يوم التناد إذ خلقهم ربى مصلحة للعالم ورحمة للعباد" (1)

'' کہوبہم اللہ، یاس ذات کا نام ہے جس نے دریا جاری کیے، درخت بیدا کیے، اپنے اطاعت شعار بندوں کے ہاتھ شہر آباد کیے اوران بندوں کو بہاڑوں کی طرح اوتاد (میخیں، کیل) بنایا، جن کی وجہ ہے زمین اپنے باشندوں کے لیے فرش کی طرح ہوگئی۔ یہ جالیس برگزیدہ بندے ہیں جنہیں اَبدال کہا جاتا ہے۔ یہ ابدال اللہ تعالیٰ کے شرکوں کی نفی کرتے ہیں۔ یہ ابدال دنیا کے بادشاہ اورروز قیامت ہوئے اللہ تعالیٰ کی پاکیزگی (بیان) کرتے ہیں۔ یہ ابدال دنیا کے بادشاہ اورروز قیامت سفارش کرنے والے ہیں۔ کوئکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں کا کنات کی تہ ہیر کرنے اور بندوں پر لطف وکرم کرنے کے لیے بیدا کیا ہے۔''(۱)

<sup>(</sup>۱) غنیة الطالبین (خارش ۲۴۲) ا (۲) [(نیز و کھنے: الغنیة متر جم ازخمس بریلوی اص ۲۵۰) ا

ند کورہ اقتباس میں اُد تا دوا قطاب وغیرہ کے حوالہ سے شخے نے جونکتہ نظر پیش کیا ہے، س کے ظاہری مفہوم کی کوئی الیمی توجیہ جس سے اس کی شرکیہ آمیزش بآسانی دور ہو سکے، ے راقم قاصر ہے، مگر اس بنیاد پر معاذ اللہ شخ پر کوئی فتوی صادر کرنے کی بھی راقم اس لئے جسارت نبیں کرسکتا کہ ائمہ نقاد مثلا ابن تیمیہ، حافظ ذہبی ، ابن حجرٌ ، ابن رجبٌ وغیرہ نے ایسا نہیں کیا بلکہ اکثر وبیشتر نے شخ کے اہل النة اور سچے العقیدہ ہونے کی گوائی دی ہے اور ویسے بھی شنخ جیلانی کے عقائد ونظریات کے حوالے ہے ہم بیٹابت کرآئے ہیں کہ شخصیح العقدہ مسلمان اور الله تعالیٰ کے بہت بڑے ولی تھے۔ اس لئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس ا قتباس کے بارے میں بیموقف اینایا جائے کہ بیشنج کی کتاب میں سی اور نے شامل کر دیا ہوگا اور ویسے بھی یہ بات معقول ہے کہ جب بعض متعصبین نے احادیث وضع کرنے یا کت ا حادیث میں تح یف کرنے میں خوف خدا کالحاظ نہیں رکھا تو شیخ کی کتاب میں ایس مات کا پوندلگانے میں بیخوف ان کے لئے کیسے مانع ہوسکتا تھا۔ یا پھراس کی کوئی ایسی توجیہ تلاش كرنى جائي جائي سے اس كابكار باقى ندر ہے۔ اور اس كى توجيد يوں بھى كى جاسكتى ہےك متفدم صوفیا کے ہاں ابدال واقطاب کی اصطلاحات زیاد وعیاد کے محض درجات تفاوت کے ليمستعمل تھيں اليكن متاخر صوفيانے چند موضوع احاديث كى بنا پرغوث، قطب، أبدال وغيره سے وہ اولیا مراولینے شروع کردیے کہ جنہیں ان کے زعم باطل میں اللہ تعالی نے کا کنات کے مختلف أموركا مختاروتكران بنايا بيرحالا نكه بينظر بيهنه صرف واقعاتي حقائق كيخلاف ب بلكه اسلامی عقائد کے بھی صریح منافی ہے۔اس لیے قرین قیاس یبی ہے کہ شیخ جیلانی کے ہاں آبدال واوتاد ہے مراد وہی مفہوم تھا جومتقدم صوفیا سمجھتے تھے، نہ کہ وہ جومتا خرین کے مال معروف بوگيا - والله اعلم!

ال کی مزیدتا سیراس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ شخ نے اپنی اس کتاب "غینة" میں ان

لوگوں کو 'مفوضہ' سے منسوب کرتے ہوئے گمراہ قرار دیا ہے جو یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اللہ تعالٰی نے اپنی کا کنات کا انتظام وانصرام مخلوق میں سے کسی کے سپر دکر رکھا ہے۔ اس لئے جب شیخ ایسے لوگوں کو گمراہ قرار دے رہے ہیں ، تو پھروہ بذات خودایسے عقائد ونظریات کسے اینا سکتے ہیں؟!

شخفرات بي كه "ونؤمن بأن الميت يعرف من يزوره إذ اتاه و آكده
 يوم الجمعة بعد طلوع الفجر قبل طلوع الشمس "(١)

" ہمارا ایمان ہے کہ مردہ کی قبر پر آنے والے کو مردہ پہنچانتا ہے۔ جمعہ کے دان طلوع فر ہمارا ایمان ہے کہ مردہ کی قبر پر آنے والے کو مردہ پہنچانتا ہے۔ ان طلوع آفاب تک پیشنا خت اور زیادہ قوی ہوتی ہے۔ "(۲)

ندکورہ بالاتفرد کی توجید ہے کہ شخ نے بعض ضعیف روایات کی بناپر ہے بات کہی ہے کے ونکہ بعض ضعیف روایات میں بہی بات منقول ہے۔ اس لئے زیادہ سے زیادہ اسے شخ کی عدم واقفیت پرمحول کیا جائے گا۔ اور یا در ہے کہ شخ ابن تیمیہ سے بھی ہے بات ممقول ہے کہ "ان السمیت بعوف من ییزورہ" (یعنی میت اسے بہچان لیتی ہے جومیت کی زیادت کے لئے (قبرستان) نجا تاہے) (")

حالانکدمیت کواس دنیا کے حوالے سے کوئی شعور نہیں ہوتا، تا ہم شیخ ابن تیمیہ کے اس موقف کی بھی وی تو جید کی جائے گی جوشنخ جیلائی کے حوالے سے ہم نے پیش کردی ہے۔

اللهم إنى أتوجه إليك بنبيك عليه سلامك نبي الرحمة يا رسول
 الله إنى أتوجه بك إلى ربى ليغفرلي ذنوبي اللهم إنى أسئالك

<sup>(</sup>۱) (غنية الطالبين:۱۳۲۱)

<sup>(</sup>۲) (الغنية متر تيم<sup>ش</sup>س بريلوي عن ١٦٥) <sub>(</sub>

<sup>(</sup> ۳ )الفتاه ي الكبيري

بحقه أن تغفرلي وترحمني ..... "(1)

"یاالقد! میں تیرے نبی علیہ السلام کے وسیلے سے جونبی الرحمہ تھے، تیری طرف رجوئ کرتا رجوئ کرتا ہول۔ یا رسول الله! میں آپ کے وسیلہ سے اپنے رب کی طرف رجوئ کرتا ہول کہ وہ میر سے گناہ معاف فر مادے۔ یاالله! میں تیری نبی کے واسطے سے تجھے سے سوال کرتا ہول کہ تو تجھے معاف کرد ہے اور مجھ پررحم فرما۔"

- ای طرح شیخ نے السفسنیة (نی ارص ۳۳۵۳۳) میں شہر جب میں نماز اور روزوں کے بہت سے فضائل ذکر کئے ہیں گرشنخ نے ال ضمن میں جن روایات سے استشہاد کیا ہے ، انہیں اہل علم نے موضوع قر اردیا ہے۔
- ای طرح شیخ نے غنیة الطالبین (ج۲رص ۲۹۱۳۳۳) میں ہفتہ کے مختلف دنوں اور راتوں کی بہت ی نفلی نماز دل کا بھی ذکر کیا ہے مگر بطور استشہاد جن روایتوں کوشیخ نے پیش کیا ہے، انہیں محدثین نے موضوع قرار دیا ہے۔

## علامه ابن تيمية كيرائ

شیخ کے ندکورہ تفردات میں سے پہلے دو کی پچھتو جیدراقم نے چیش کردی ہے تاہم دیگر تفروات کی تو جیداور تحقیق و تطبیق، میں دیگر غیر جانبداراہل علم کے سپردکرتا ہوں کیکن اس تفروات کی تو جیداور تحقیق و تطبیق، میں دیگر غیر جانبداراہل علم کے سپردکرتا ہوں کیکن اس ترزارش کے ساتھ کہ علمائے سلف اور سے اولیاء ومشائخ کے حوالہ سے شیخ الاسلام ابن تیمیہ کی اس نفیحت کو بھی مدنظر رکھیں:

"وكتير من مجتهدي السلف قالوا وفعلوا ما هو بدعة ولم يعلموا أنها سدعه إما الأحاديث ضعيفة ظنوها صحيحة وأما الأيات فهموا منها ما لم يرد منها وأما لراي رأوه وفي المسألة نصوص لم تبلغهم وإذا اتقى الرحل

<sup>(</sup>۱)[ (الغنية: قائس٣٦)]

ربه ما استطاع دخل في قوله تعالى: ﴿رَبُّنَا لاَ تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخُطَأْنَا ﴿ وَفِي الصحيح (مسلم؟ ٢٦١) أن الله قال: قد فعلت (١)

"سلف صالحین میں سے بہت سے جہتدین سے بعض ایسے اقوال وافعال مروی بیں جو بدعت کے زمرے میں شامل ہوتے ہیں۔ لیکن ان اہل علم نے انہیں بدعت بچھ کراختیار انہیں کیا تھا بلکہ انہوں نے یا تو انہیں ضعیف روایات کی بنا پر سیجھتے ہوئے اختیار کیا تھا کہ یہ روایات سیح بیں۔ یا گھرانہوں نے بعض آ یات سے استنباط کرتے ہوئے ایسا کیا مگران کا وہ استنباط درست نے تھا اور انہیں اس خاص مسلم میں بعض نصوص نیال سکنون کودل میں جگھ رہنما کی ہو سکتی تھی )۔ بہر حال جب کوئی شخص حتی المقدور اللہ تعالی کے خوف کودل میں جگھ وے تو گھروہ اس فرمانِ خداوندی میں شامل ہے: "اے ہمارے رہ !اگر ہم سے بھول وے کیا خطا سرز دہوتو ہمارا مؤاخذہ نہ کرنا" اور شیح مسلم میں ہے کہ جب بندہ اللہ تعالی ہے۔ " بید عاکرتا ہے تو اللہ تعالی جو ابافر ماتے ہیں کہ میں نے تمہاری بات قبول کر لی ہے۔" یہ دعا کرتا ہے تو اللہ تعالی جو ابافر ماتے ہیں کہ میں نے تمہاری بات قبول کر لی ہے۔"



١١) (مجموعُ الفتاويُّ: ١٩١/١٩)

*i* 

•

باب 3

شيخ جيلاني كي آثر ميں ايك نيادين!

|  | · |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

# 📭 شيخ جيلاني ت كونخوث إعظم كهنا

نفس مسئلہ پر بحث سے پہلے ضروری ہے کہ لفظ نفو فی اعظم کے معنی و مفہوم پر ذرا نفور کرلیا جائے۔ نفو ث عربی زبان کا لفظ ہے جس کامعنی ہے ند دُ۔ اگر اسے مصدر کے طور پر استعال کیا جائے تو پھراس کامعنی ہے ند دکر نے والے کو نفسانسٹ بر زن فاعل ) کہا جائے تو پھر نفو فی کہنے والے کو نمستنیٹ کیکن اگر مصدر کو بطور اسم فاعل استعال کیا جائے تو پھر نفو ف کہنے والے کو نمستنیٹ نہیں اگر مصدر کو بطور اسم فاعل استعال کیا جائے تو پھر نفو ف کہنے والے اس کا بہی مفہوم مراولیے ہیں۔ اس طرح لفظ اعظم بھی عربی زبان میں بطور اسم نفطیل استعال ہوتا ہے جس کامعنی ہے اس سے بڑا کہ دگار کو فو فی انفو کی کریں گوتو ہے جس کامعنی ہوا ۔۔۔۔ نہیں کریں گوتو وہ جو ابا بہی کہا کہ اللہ تعالی ہیں کے تو وہ جو ابا بہی کہا کہ اللہ تعالی ہیں کے تو حید کے حوالہ سے بہی تعلیم میں اللہ کے سوااور کوئی مددگار نہیں ، نفع و نقصان صرف اللہ تعالی ہی کے افتیار میں ہے مرف وہی مشکل کشا، حاجت روا ہے۔ وہی خالق ، راز ق (داتا) اور ما لک الملک ہے۔ طور وہ نال چند آ یات ملاحظ فرما نمیں

اور مدوتو الله تعالى بى كلطرف عليه الله العولي المحكيم ﴿ أَلَ عَمر الله ١٢٦)

- ﴿ وَلا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيًا وَلا نَصِيرًا ﴿ (الاحزاب: ١٨) "اوروه أين ليمالله تعالى كسواكونى مددگاراورهما يتن نبيس يا تيس كين "كين"
  - ③ ﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَالا نَصِيْرِ ﴾ (البقرة: ١٠٠)
    "اورتمهارے ليے الله كے سواكوئى جمايتى اور مددگا نہيں۔"
- ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أُولِيَاءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ ﴿ (الشورى:٢٦)
   (ان كَولَى مددگاربيس جوالله تعالى عنه الگان كي امداد كرسكيس-"

''اورا گرتمہیں اللہ تعالیٰ کوئی تکلیف پہنچائے تو بجز اس کے اور کوئی اس تکلیف کو دور کرنے والانہیں اورا گروہ تمہیں کوئی خیر پہنچانا جائے تو اس کے فضل کو بھی کوئی ہٹانے والا نہیں۔''

مندرجہ بالا آیات ہے یہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ ہی حقیقی مددگار ہے جبکہ دیگر بہت ی آیات میں نہ صرف غیر اللہ کو پکار نے ،اسے مددگار سجھنے کی نفی کی گئی ہے بلکہ ایسا کرنے والے کومشرک ، ظالم اور عذاب کامستوجب قرار دیا گیا ہے ،مثلاً

﴿ وَلاَ تَـدُعُ مِن دُونِ اللهِ مَالاَ يَنْفَعُكَ وَلاَ يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ فَإِنَّ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنَّ فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّا فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعِلْتُ فَعِلْتُ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعَلْتُ فَإِنْ فَعِلْتُ فَإِنْ فَعِلْتُ فَإِنْ فَعِلْتُ فَإِنْ فَعِلْتُ فَإِنْ فَعِلْتُ فَعِلْتُ فَا لِي فَعِلْتُ فَا لِمُ إِنْ فَعِلْتُ فَاللَّهُ فَعُلْتُ فَعُلْتُ فَا لَا لَهُ فَعَلْتُ فَا لِمُ فَا لِكُونُ فَعَلْتُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ عَلَى إِنْ فَعَلْتُ فَا لِلللَّهُ عِلْتُ فَعِلْتُ فَا لِلللَّهُ عِلْمُ لَا لِكُولُ إِلَيْكُ فَا لِلللَّهُ فَاللَّهُ عِلْمُ لَا لِكُلَّا لِمِنْ إِلَيْكُ فَا لِللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ ع

''اللدکوچھوڑ کرئسی اورکونہ پکارنا جو شہیں نہ کوئی فائدہ پنجا کے اور نہ کوئی نقصان پھراگر تم نے ایسے کیا (غیم اللہ کو پکارا) تو تم اس حالت میں خالموں میں ہے بوجاؤ گے۔''

﴿ وَمَنُ أَصَلُ مِمْ نَ يَلَا عُوا مِن دُونِ اللهِ مِن لاَ يَسْتَجِيبُ لَـ لاَ إِلَى يَوْمِ اللهِ مَنْ أَصَلُ مِمْ عَنْ دُعَائِهِمُ غَافِلُونَ ﴿ (الاحْقاف: ۵)

''اوراس سے بڑھ کر گمراہ اور کون ہوگا؟ جواللہ کے سوا انہیں بکارتا ہے جوتا قیامت اس کی بکار کا جواب نہیں وے سکتے بلکہ ووتو ان (پکارنے والوں) کی بکار ہے بھی بے خبر میں!''

## ایک شبه کا از اله:

کئی سادہ لوح یہاں ہے اعتراض اٹھا دیتے ہیں کہ اگر غیر اللہ (انبیاء ورسل ،اولیاء دمشائخ وغیرہ) سے مانگنا شرک ہے تو پھر اولا د، اپنے والدین سے، خاوند اپنی ہوی یا ہوی اپنے فاوند سے، مزدور اپنے مالک، دوست اپنے دوستوں سے اشیا ہے ضرورت کا مطالبہ کیوں کرتے ہیں؟ اور دنیا ہیں کوئی انسان بھی ایسانہیں جو کسی نہ کسی معالمہ میں دوسرے سے مدد وتعاون کا مطالبہ نہ کرتا ہواور اس طرح تویہ تمام لوگ مشرک ہوئے .....؟

یہاں دراصل ماتحت الاسباب اور مافوق الاسباب کوختلط کر کے خلط محث کیا گیا ہے مالا نکہ جن کاموں کا تعلق ظاہری اسباب سے ہے، انہیں خود قرآن مجیدی روسے شرک قرار نہیں دیا جاسکتا اور نہ کورہ بالا تمام مثالوں کا تعلق ظاہری اسباب سے بہجسے دوسر لفظوں میں ماتحت الاسباب بھی کہا جاسکتا ہے جبکہ غیراللہ سے استمد اداس وقت شرک کے زمرے میں دوخل ہے جب ظاہری اسباب کی عدم موجود گی میں ان سے مدد ما تکی جائے، اسے بی میں دوخل ہے والی جاتا ہے۔ مثلاً کسی زندہ یا فوت شدہ بزرگ سے اگر کوئی اولاد مافوق الاسباب میں شارکیا جاتا ہے۔ مثلاً کسی زندہ یا فوت شدہ بزرگ سے اگر کوئی اولاد

مائے توبیصری شرک ہے، اس لئے کہ اس کے پاس اولا دعطا کرنے کے ظاہری ابباب موجود نہیں گراولیا ومشائخ اور بالخصوص شخ جیلانی کوغوث اعظم کہنے والے بہی عقیدہ رکھتے ہیں کہ انہیں اللہ تعالیٰ نے ہرطرح کے اختیارات سونپ رکھے ہیں حتی کہ کا نئات کی تقدیر بھی انہی کے ہاتھ میں تھار کھی ہے اور انہیں محس فی فیکٹوئ کی قدرت سے نوازر کھا ہے! ہمی انہی کے ہاتھ میں تھار کھی ہے اور انہیں محس فی سنسوب درج ذیل واقعات کا کیا جواب ہمارے اس دعوی پریقین نہ آئے تو پھرشنے کی طرف منسوب درج ذیل واقعات کا کیا جواب

وردیے کام بیں، کی والدہ ماجدہ حضور علی اور دیے کام بیں، کی والدہ ماجدہ حضور علی خوث التقلین کے والد ماجد کی خدمت میں حاضر ہوتی ہیں اور عرض کرتی ہیں کہ حضور دعا فرما کیں میر سے لڑکا پیدا ہو۔ آپ نے لوح محفوظ میں دیکھا اور اس میں لڑکی مرقوم تھی۔ آپ نے فرما دیا کہ تیری تقدیر میں لڑکی ہے۔ وہ بی بی بیان کرواہیں ہوئیں۔ راستہ میں حضور غوث وغیر نے فرما دیا کہ تیری تقدیر میں لڑکی ہے۔ وہ بی بی بیان کرواہیں ہوئیں۔ راستہ میں حضور غوث وغیر کا ہوگا مگر وضع حمل کے وقت لڑکی پیدا ہوئی۔ وہ بی بی بارگا وغو ہیت میں فرمایا: جا تیر لے لڑکا ہوگا مگر وضع حمل کے وقت لڑکی پیدا ہوئی۔ وہ بی بی بارگا وغو ہیت میں اس مولود کو لے کرآ کیں اور کہنے گئیں: حضور لڑکا ما گوں اور لڑکی طے؟ فرمایا یہاں تو لا وَاور کیر اہما کرار شاوفر مایا یہ کے گئیں: حضور لڑکا ما گوں اور لڑکا تھا اور وہ بی شہاب الدین سے وردی تھے۔ آپ کے حلیہ مبارک میں ہے کہ آپ کی بیتان مثل عور توں کے تھیں ۔ '(۱) سرور دی تھے۔ آپ کے حلیہ مبارک میں ہے کہ آپ کی بیتان مثل عور توں کے تھیں ۔ '(۱)

لوب محفوظ میں تثبیت کاحق ہے حاصل مردعورت سے بنادیتے ہیں غوث الماغواث کو بی محفوظ میں تثبیت کاحق ہے حاصل میں حس ک''ایک روز ایک عورت حضرت محبوب سبحانی خوث صدانی شیخ عبدالقادر جیلانی قدس سرہ النورانی کی بارگا وغوشیت کی بناہ میں حاضر بوکر عرض کرنے گئی کے حضور دعا فرما نمیں

(۱) ( باغ فرووس معروف بگلزار رضوی بسی ۲۶ نیز دیسی شراه به غوث اعظم بس ۸۱ ) [

کہ اللہ تعالیٰ مجھے اوا وعطا فرمائے۔ آب نے مراقبہ فرما کرلوح محفوظ کا مشاہدہ فرمایا توپیۃ جلا کہ اس عورت کی قسمت میں اولا دنہیں کھی ہوئی تھی ۔ پھر آ پ نے بار گاہِ الٰہی میں دو بیوں کے لئے دینا کی۔ ہارگاہ البی سے ندا آئی کہاس کے لئے تولوح محفوظ میں ایک بھی بیٹانبیں لکھا ہوا۔ آپ نے دو بیٹوں کا سوال کردیا۔ پھر آپ نے تبن بیٹوں کے لئے سوال كياتو يهلي جيها جواب ملا مجرآب نے سات بيٹوں كاسوال كياتو ندا آئى: اے غوث! اتنا عی کافی ہے، یہ بھی بشارت ملی کہ اللہ تعالی اس عورت کوسات الر کے عطافر مائے گا۔' (1) ۵' د حضرت محبوب سجانی قطب ربانی غوث صدانی حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی قدس سره النوراني كا ايك خادم انقال كركيا۔اس كى بيوى آه وزارى كرتى موئى آپ كى ہارگاہ میں حاضر ہوکرعرض کرنے لگی کہ حضور میرا خاوند زندہ ہونا جائے۔ آپ نے مراقبہ فرمایا اورعلم باطن ہے دیکھا کہ عزرائیل علیہ السلام اس دن کی تمام ارواح قبضہ میں کے کر آسان کی طرف جار ہا ہے تو آپ نے عزرائیل علیہ السلام سے کہا تھہر جا کیں اور مجھے میرے فلاں خادم کی روح واپس کردیں تؤ عزرائیل علیہ السلام نے جواب دیا کہ میں ارواح كوظم اللي تي بقض كر كاس كى بارگاواللهدين بيش كرتا مول توبيد كييم موسكتا ہے كه میں اس شخص کی روح مجھے دے دوں جس کو بحکم اللی قبض کر چکا ہوں۔ آپ نے اصرار کیا مر ملک الموت نہ مانے۔ان کے ایک ہاتھ میں ٹوکری تھی جس میں اس دن کی ارواح مقبوضة تھیں یہی قوت محبوبیت ہے ٹوکری ان کے ہاتھ سے چھین لی تو ارواح متفرق ہوکر ا ہے اپنے بدنوں میں چلی گئیں۔عزرائیل علیہ السلام نے اپنے ربّ سے مناجات کی اور عرض کیا: اللی تو جانتا ہے جومیر ہے اور تیر ہے مجوب کے درمیان گزری اس نے مجھ کے

<sup>(</sup>۱) [ ( كرامات نوث اعظم ازمحد شريف نقشبندي س. ۸۱،۸۰ ) [

آج کی تمام مقبوضہ ارواح چھین کیں ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہوا: اے عزرا کیل! بے شک غوث اعظم میر امحبوب ومطلوب ہے تو نے اسے اس کے خادم کی ردح واپس کیوں نہ دے دی۔ اگر ایک روح واپس دے دی۔ اگر ایک روح واپس دے دیے تو اتنی روسیں ایک بروح کے سبب کیوں واپس جا تیں۔ '(۱)

یادر ہے کہ مندرجہ واقعات بھی ای نوعیت کے ہیں جن کے بارے ہیں ہم شخ کی کرامات کے خمن میں واضح کرآئے ہیں کہ ان کی استنادی حیثیت بخت مجروح اور تا قابل اعتماد ہے۔ اس لئے ان کی عدمِ اثبات پردلائل کا طومار بائد ھنے کی بجائے شخ کے عقیدت مندول سے صرف آئی گزارش کرنامقصود ہے کہشٹے جیلائی یا کسی بھی ولی، نی اور رسول کے بارے بیں تقرف واختیار کے ایسے عقیدہ کی قرآن وسنت کی مؤحدانہ کچی تعلیمات قطعا اجازت نہیں دیتیں مگرافسوں ہے کہ ان اند ھے عقیدت مندوں پر جوالی جھوٹی کرامتوں کی آئی سادہ الوح مسلمانوں کی نہ صرف جیبوں پر بلکہ ان کے دین وایمان پر بھی ڈاکے ڈال رہے ہیں اور پھر ہمیں اس بات پر بھی حیرائی ہے کہ خودشے جیلائی کی تعلیمات بھی ایسے غلط رہے جیل ان کی تعلیمات بھی ایسے غلط نظریات کی فی کرتی ہیں جنہیں اس کے عقیدت مندوں نے ان کی طرف منسوب کر کے ممالاً اپنا رکھا ہے۔

<sup>(</sup>۱)[ (الينا: ص٩٣،٩٢)]

# شيخ جيلا ٿيُّ 'غوث 'نهيس ہيں!

گذشتہ سطور میں ہم ٹابت کر چکے ہیں کہ شیخ جیلانی کو نفو شاعظم ہم جھنا نہ صرف قرآن وسنت کے خلاف ہے بلکہ خود شیخ کی موحدانہ تعلیمات کے بھی منافی ہے گراس کے باوجود آپ کے غالی عقیدت مند آپ کو غوث کہنے ہی پر مصر ہیں بلکہ ان عقیدت مند آپ کو غوث کہنے ہی پر مصر ہیں بلکہ ان عقیدت مندوں نے غوث، قطب، ابدال کے پس منظر میں دین اسلام کے متوازی ایک الگ دین وضع کر رکھا ہے۔ مثلا کہا جاتا ہے کہ دنیا میں چارولی ایسے ہیں جنہیں 'اوتاد' کہا جاتا ہے۔ انہوں نے دنیا کے چاروں کناروں کو تھام رکھا ہے۔ (۱)

علاوہ ازیں سات اور ایسے اولیا ہیں جنہوں نے سات آسانوں میں سے ایک ایک آسان کا نظام سنجالا ہوا ہے انہیں ابدال کہا جاتا ہے۔(۲)

جالیس ولی ایسے ہیں جنہوں نے مخلوق کا بوجھ اٹھا رکھا ہے انہیں'نجا' کہا جاتا ہے اس

تین سود لی ایسے ہیں جولوگوں کے ساتھ شہروں میں رہتے ہیں۔(ایصنا:۱۱۱) ان سب پرایک بڑاولی ہوتا ہے جسے قطب اکبریاغوث اعظم کہا جاتا ہے اور سے ہمیشہ مکہ کرمہ میں رہتا ہے۔ جبکہ دنیا میں جوآفت ومصیبت بھی پینچتی ہے وہ ان سب اوابیا ہے

<sup>(</sup>١) [ (اصطلاحات الصوفية لاكاشاني على ١٨)]

<sup>(</sup>٢)[( بمعجم الفاظ الصوفية ازدًا كمرَثُرَ قاولَ إص٢٢) إ

<sup>(</sup>٣) [ (اصطلاحات كاشاني من١١١) ]

یہاں ہم ایک اور دلخراش حقیت کی بھی نشاندہی کرتا جا ہیں گے کہ شخ جیلانی جن کے بعد بھی بارے میں یہ جھوٹے دعوے کئے جاتے ہیں کہ وہ زندگی ہی میں نہیں بلکہ وفات کے بعد بھی اپنے مریدوں کی دشگیری فرماتے اور و نیا ہے مصائب وآ فات رفع کرتے ہیں ، کی اپنی تاریخ یہ بتاتی ہے کہ آپ کی وفات کے چند ہی سال بعد ناصرالدین کے وزیر ابوالمظفر جلال الدین عبداللہ بن یونس بغدادی نے آپ کے مکان (روضہ) کو مسار کر کے آپ کی اولا وکو در بدر کردیا حتیٰ کہ آپ کی قبر تک کھود ڈالی اور آپ کی مڈیاں دریائے وجلہ کی ابروں میں بھینک دیں اور کہا کہ 'نیوقف کی زمین ہے، اس میں سی کا بھی فن کیا جانا جا کر نہیں ۔'' ( ا

دیں اور کہا کہ' میہ وقف کی زمین ہے،اس میں کسی کا بھی دنن کیا جانا جائز نہیں۔''(1)

اس واقعدے چنداہم باتیں معلوم ہو کیں:

ایک توبید کمشخ جیلائی گوکا ئنات میں تصرف کی قدرت نہیں تھی۔ ورنہ آپ
اپنی قبر اوز لاش کی اس طرح بے حرمتی کو برداشت نہ کرتے ہوئے بروفت اس کا انسداد
کرتے۔

آپ قبریس زنده نیس تھے۔

آپ کی بوسیدہ ہڑیاں دریائے دجلہ میں بہا دی گئیں، اس لئے اب بغداد میں آپ کے نام کا جو مزار ہے وہ مض فرضی قبر ہے۔

لیکن افسوس ان اندھے عقیدت مندوں پرجنہوں نے اس سے نفیجت حاصل کرنے کے بیکن افسوس ان اندھے عقیدت مرد کھے بین کہ

با دو شابی بار دو عالم شخ عبد القادر بست سرور اولاد آدم شخ عبد القادر بست آف عبد القادر بست آف تاب و باه تاب و عرش و کری و قلم زیر پائی شخ عبد القادر بست زیر پائی شخ

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے ملاحظہ ہوشذرات الذہب (۳۱۳،۳۱۳)، النجوم الزاہرة (۱۳۴،۲۱) الزبل علی الرفتین لائی شامہ (سم ۱۳ مار) خودش کے مقیدت مندول نے بھی اس واقعہ کوفل کر کے اس کی صحت کوسلیم کیا ہے۔ دیکھئے: قلائد الجواہر (ص ۲۰۱۰) اورغوث الثقلین (ص ۲۰۳)۔

ملاوہ ازیں آگر شخ جیلانی واقعی غوث تھے تو پھر انہوں نے سقوطِ بغداد کے موقع پر امریکی فوج کے خلاف مظلوم عراقی مسلمانوں کی مدد کیوں ندگی۔ بلکہ حقیقت سے کہان کی بمباری سے شخ خودا ہے فرضی مزار کو بھی نہ بچا سکے تو پھر آپ دوسروں کی مدد کے لئے کیسے آسکتے میں؟

عرصہ دراز تک عراق میں رہائش اختیار کئے رکھنے والے ایک پاکستانی دوست نے بنایا کہ جس قدر شخ جیلائی کے نام پر پاکستانی عقیدت مندغلو کاریوں کا مظاہرہ کرتے ہیں ہاں کاعشر عشیر بھی بغداد میں دکھائی نہیں دیتا۔ بلکہ وہاں تو ''یاغوث'' کہنا بھی قانو نا جرم ہے!!

**(2)** 

# عبد القادر شيئا لله اور صلاة غوثيه كى حقيقت

یباں اس غلط نبی کو دور کرنا بھی ضروری ہے جوبعض عقیدت مندوں نے پیدا کرر کھی ہے کہ'' خودشیخ جیلانی نے پیدا کر دکھی میں ہے کہ'' خودشیخ جیلانی نے بیتعلیم دی تھی کہ مشکلات کے وقت مجھے رپکارا کرومیں زندگی میں بھی اور بعداز حیات بھی تا قیامت تمہاری سنتا اور مدد کرتار ہوں گا۔''

اس سلسلہ میں آپ کی طرف جوجھوٹی ہاتیں منسوب کی جاتی ہیں ،ان میں سے بطورِ موندایک جھوٹ ملاحظ فرمائیں

''شخ نے فرمایا کہ جوکوئی اپنی مصیبت میں مجھ سے مدد چاہے یا مجھ کو پکار ہے تو میں اس کی مصیبت کودورکروں گا اور جوکوئی میر ہے توسل سے خدائے تعالی سے اپنی حاجت روائی علیہ علی اس کی حاجت کو پورا کر ہے گا۔ جوکوئی دور کعت نماز پڑھے اور ہر رکعت میں سورة فاتحہ کے بعد گیارہ دفعنہ مورة اخلاص یعنی قل بوالقدا حدا پڑھے اور سلام بھیر نے کے بعد گیارہ مرتبہ درود شریف پڑھے اور مجھ پر بھی سلام بھیجے اور اس وقت اپنی حاجت کا نام بھی لے تو ان شاء القد تعالی اس کی حاجت بوری ہوگی ۔ بعض نے بیان کیا ہے کہ اس نمام بھی اور ان شاء القد تعالی اس کی حاجت بوری ہوگی ۔ بعض نے بیان کیا ہے کہ اس نمام بھی اور ان شاء القد تعالی اس کی حاجت بوری ہوگی ۔ بعض نے بیان کیا ہے کہ اس نمام بھی اور ان شاء القد تعالی اس کی حاجت بوری ہوگی ۔ بعض نے بیان کیا ہے کہ اس کی حاجت کو بیان کیا ہے تھی کہ دست کو بیان کر ہے اور ابعض کہتے ہیں کہ مند رجہ ذیل دونا عرال واجعی بڑھے۔

(ترجمه اشعار "کیا مجھ وَ پھھ تنگدتی ﷺ عنی ہے جبد آپ میر او خیرو ہیں اور کیا دنیا میں مجھ پرظلم ہوسکتا ہے جبکہ آپ میرے مددگار ہیں۔ بھیٹا کے محافی خصوصا جبکہ وہ میرامد و گارہو، تنگ وناموس کی بات ہے کہ بیابان میں میر اونٹ کی ری گم ہوجائے۔) ''(۱) ، بھجة الأسوار میں ہے کہ

> (۴) '' پھرعراق (بغداد) کی ست میرانام لیتا ہوا گیارہ قدم چلے۔''

#### نقدوتبصره

- اؤل توبیدواقعدان کتابوں ہے ماخوذ ہے جن کی استنادی حیثیت کے حوالہ ہے ہم ہیہ
   ثابت کی چکے میں کدوہ قابل اعتماد نہیں ہیں۔
- اگر بالفرض شیخ نے یہ بات خود فرمائی بھی ہوتو تب بھی اس پر ممل اس لئے نہیں
   کیاجا سکتا کہ یہ قرآن وسنت کے صریح خلاف ہے۔
- ق الحقیقت به بات خودشخ کی مؤحدان تعلیمات کے منافی ہے کیونکہ شخ تو بیفر ماتے ہیں

"أخلىصوا ولا تشركوا وَحدوا الحق وعن بابه لا تبرحوا سلوه ولا تسئلوا غيره استعينوا به ولا تستيعنوا بغيره توكلوا عليه ولا تتوكلوا على غيره"

''اخلاص پیدا کرواورشرک ندکرو، حق تعالی کی تو حید کا پرچار کرواوراس کے درواز ہے مند ندموڑ و اس خدا سے سوال کرو، کسی اور سے سوال ندکرو، اس سے مدد ما تگو، کسی اور سے سوال ندکرو، اسی سے مدد ما تگو، کسی واحتماد کرواور کسی پرتو کل ندکرو۔''(۳)

<sup>(</sup>۱) ( قائدالجوام ،مترجم بص ۱۹۲)

<sup>(1+1/25)(1)</sup> 

<sup>(</sup>٣)(الفتمال إلى المجلس ١٥١٨)

# ہ شیخ جیلانی "کے نام کی گیار ہویں س

گیار ہویں کی حقیقت واصلیت واضح کرنے سے پہلے سردست بیدواضح کرناضروری میں اس کے کہ گیار ہویں کے کہ گیار ہویں کے کہتے ہیں؟ ضیاءالقد قادری صفیہیں کہ

"الله و يشريف درحقيقت حفرت سركارمحبوب سجاني، قطب رباني غوث اعظم شخ عبدالقادر جيلاني كي روح پرفتوح كوايصال تواب كرنا ہے ـ "(۱) اللي طرح خليل احمد رانا "كيار ہوي كيا ہے؟ "ميں لكھتے ہيں كہ

''موجودہ دور میں ایصال ثواب کے پروگرام مختلف ناموں سے جانے اور پہچانے جاتے ہیں جن میں ایک نام' گیار ہویں شریف' کا بھی آتا ہے۔حضور خوث اعظم سیدنا عبدالقا در جیلانی " سے عقیدت و محبت کی وجہ سے ہر اسلامی مہینے کی گیار ہویں تاریخ کو مسلمان اسلیم یا اسلیم ہوکر آپ کی روح کو ایصال ثواب کرتے 'گیار ہویں تاریخ کو ایصالی ثواب کرنے کی وجہ سے اس ایصالی ثواب کا نام ہیں۔ گیار ہویں' مشہور ہوگیا ہے۔''(۲)

اس کے علاوہ بھی اس کے کئی پس منظر بیان کیے جاتے ہیں بہر حالمذکورہ اقتباسات بیت معلوم ہو گیا کہ گیار ہویں شیخ جیلانی کی روح کوایصال ثواب کے لئے منائی جاتی

<sup>(</sup>۱)[ (غوث الثقليين: ص ۲۱۷) [

<sup>(</sup>۲) (عن ۲۰)

ہے۔ تاہم عوام اے محض ایصال تو اب بی نہیں سمجھتے بلکہ اس ہے بھی آ گے شنخ کوغوث اعظم ، مختار کل ، مشکل کشا، حاجت روااور بگڑی بنانے والا سمجھتے ہوئے آ پ کے نام کی نذرو نیاز کے لئے اس کا اہتمام کرتے ہیں۔ اور نہ صرف یہ کہ ہرسال اس کا اہتمام کیا جاتا ہے بلکہ وقافو قاور بالخصوص ہر ماہ چاند کی گیارہ تاریخ کو بھی ایک عرصہ سے اب اس کا اہتمام کیا جارہا ہے اور اسے جھوٹی گیارہویں سے جبکہ سالانہ گیارہویں کو بڑی گیارہویں سے موسوم کیا جاتا ہے۔

گیار ہویں خواہ ایصال تواب کے لئے ہویا نذرہ نیاز کے لئے بہردوصورت شرعی اعتبار سے اس کے جواز کی کوئی دلیل نہیں ، جیسا کہ مندرجہ تفصیل سے داضح ہے:

# نذرونیاز کی نیت سے گیار ہویں

نذر بنیادی طور پرعر بی زبان کالفظ ہے اردو میں اس کا ترجمہ منت 'اور فاری میں' نیاز' کیا جاتا ہے۔ بید دراصل عبادت کی وہ تم ہے' جسے کوئی شخص اپنے او پرلازم کر لیتا ہے۔''(۱) جبیبا کہ مولا ناوحید الزمان قاسمی رقم طراز ہیں کہ

''نذر، منت وہ صدقہ یا عبادت وغیرہ جواللہ کے لئے اپنے اوپر لازم کیا جائے اور اپنے مقصد کی تکمیل پراسے ادااور پورا کیا جائے۔''(۲) اوراس بات میں دورائے نہیں ہوسکتیں کہ عبادت خواہ وہ کسی بھی نوعیت کی ہو( زبانی ، مالی ، بدنی )، وہ اللہ کے علاوہ کسی اور سے لئے جائز نہیں اور نذرونیا زکے بارے میں خود اللہ

وَ فَقُولِيَ إِنَّى نَذَرُتُ لِلرَّحُمَنِ صَوْمًا فَلَنَ الْكَلَمُ الْيَوْمُ إِنْسَيَاهَ (مِرْ ١٢٢) (١) [(فيروز اللغات: ٩٤٠)] (٢) [(القاموس الوحيد: ١٦٣)]

تعالی نے حضرت مرتیم کو پیطریقیہ سکھایا:

'' تو کہد ینا کہ میں نے اللہ رحمٰن کے نام کاروز ہان رکھا ہے کہ میں آج کسی شخص سے بات ندکروں گی۔''

علاوہ ازیں حضرت مریم کی والدہ کی بذر کا تذکرہ بھی قرآنِ مجید نے اس طرح کیا

ے:

﴿ رَبِّ إِنَّىٰ نَذَرُتُ لَكَ مَا فِي بَطُنِي مُحَرًّمًا فَتَقَبَّلُ مِنَّى ﴾

''اے میرے رب! میرے پیٹ میں جو پچھ ہے،اسے میں نے تیرے نام آزاد

کرنے کی نذر مان رکھی ہے لہٰذاتو میر کی طرف ہے (یہ) تبول فرما۔''(آل عمران بھی ہے لہٰذاتو میر کی طرف ہے (یہ) تبول فرما۔''(آل عمران بھی کی معلوم ہوا کہ نذر و نیاز اور دیگر عبادات کے لائق صرف اور صرف اللہ تعالیٰ نی کی ذات ہے۔ کفار مکہ چونکہ غیر اللہ کے لئے نذر و نیاز کرتے تھے،اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان

کے اس فعل کو شرک قرار دیا ہے۔ (ویکھئے المائدة: ۱۰۱۳، الانعام: ۱۳۱۱) جبکہ ایک صحیح مدیث سے یہ بات ثابت ہے کہ ایک شخص محض اس وجہ ہے جہنم میں داخل کیا گیا کہ اس نے غیر اللہ کے لئے ایک کھی کا چڑ ھا واونذ رانہ چیش کیا تھا۔ (صلیۃ الاولیاء: ۲۰۳۱) مگر افسوس فیر اللہ کے لئے ایک کھی کا چڑ ھا واونذ رانہ چیش کیا تھا۔ (صلیۃ الاولیاء: ۲۰۳۱) مگر افسوس فیر اللہ کے لئے ایک کھی کا چڑ ھا واونذ رانہ چیش کیا تھا۔ (صلیۃ الاولیاء: ۲۰۳۱) مگر افسوس فیر اللہ کی نذر کرنے کے باوجود ہے بچھنے میں کہ میں جہنم پچھنے نے کہ کے باوجود ہے بچھنے میں کہ میں جہنم پچھنہ کے گئے۔

علاوہ ازیں یہ بات بھی یا در ہے کہ تمام فقہانے غیر اللہ کے لئے نذرو نیاز کوحرام قرار دیا ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) مثلاً و تکھتے:الردّ الحجار علی الدرالحقار:۲۲۸،البحرالرائق:۲۹۸، فیاوی عالمگیری (:۱۲۲۱)

. .

.

-

# ایصال ِثواب کے لئے گیار ہویں شریف!

مُردوں کے لئے ایصالِ ثواب کی اصطلاح ہمارے ہاں بڑی معروف ہو چکی ہے۔ اس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ کوئی بھی نیک عمل کر کے اس کا ثواب خود حاصل کرنے کی بجائے کسی مخصوص میت کو پہنچادیا جائے۔ بلکہ اس کے لئے یہ لفظ بھی ہو لے جاتے ہیں کہ' یا اللہ! ہمارایہ قرآن پڑھنے ، یاصد قہ کرنے کا ثواب فلاں میت کو پہنچادے۔'

حالانکہ خیرالقرون میں نہ ایسی کوئی اصطلاح کہیں دکھائی دیتی ہے اور نہ تواب' بلٹی'
کرنے کا ایسا کوئی طریقہ ان میں رائج تھا۔ تاہم یہ بات ضرور ہے کہ بعض نیک اعمال
کا تواب یا فائدہ میت کو ضرور ہوتا ہے۔ لیکن اول تو یہ وہی مخصوص اعمال ہیں جن کا شریعت
میں تذکرہ موجود ہے ، ان کے علاوہ اور کوئی ایسا عمل نہیں کیا جاسکتا جو شریعت سے ثابت نہ

اوردوم یہ کدان پرایسال تواب کالفظ بولنا مناسب معلوم نہیں ہوتا بلکدان کے لئے "انفاع میت" کے لفظ زیادہ مناسب اورحقیقت کے ترجمان ہیں۔ کیونکہ بعض چیزوں کا میت کوفائدہ تو ہوتا ہے گر تواب نہیں ہوتا۔ مثلامیت کے ذمدا گر قرض ہوتو اس کی طرف ہے کوفائدہ تو ہوتا ہے گر تواب نہیں ہوتا۔ مثلامیت کے ذمدا گر قرض ہوتو اس کی طرف ہے کوئی شخص یہ ادا کرد ہے تو میت کواس کا فائدہ تو ضرور ہوگا کہ اس کی جواب دہی ہے میت کوتیا میت کوئیں بلکہ کوتیا مت کے روز چھٹکا رامل جائے گا۔ لیکن اس قرین کی ادا نیکی کا تواب میت کوئیں بلکہ اس زندہ شخص ہی کوہوگا جس نے رقم خریج کی ہے۔ ملاؤہ ازیں میہ بات بھی یا در ہے کہ ائمہ

سلف نے بھی اس سلسلہ میں ایصال ثواب کی بجائے انتفاع میت کے الفاظ کو استعال کیا ہے۔ آئندہ سطور میں مزید تفصیل کے لئے ہم غیر جانبدارانہ طور پران تمام صورتوں کی نشاندہی کردیتے ہیں جن سے میت کوئٹی نہ کسی طرح فائدہ اور ثواب پہنچتا ہے۔ اور ان صورتوں کا جواز بھی قرآن وحدیث سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے۔ گریا درہے کہ ان میں گیارہویں کسی طرح بھی داخل نہیں ہے!!

#### 0رعا:

کوئی بھی مسلمان جوتو حیدوایمان کی حالت میں فوت ہوا ہواس کے لئے مغفرت کی دعا کی جاسکتی ہے۔ جیسا کہ درج ذیل دلائل سے ثابت ہوتا ہے:

والذين جاؤوا من بعدهم يقولون ربنا اغفرلنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولاتجعل في قلوبنا غلاللذين امنواربنا انك رءوف رحيم [الحشر-١٠]

''اور جولوگ ان (اہل ایمان) کے بعد آئے ،وہ کہتے ہیں اے ہمارے رب ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو جوایمان کے ساتھ ہم سے پہلے گز ریچکے میں اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لیے کینہ نہ بنا اے ہمارے پروردگار بلاشہ تومشفق مہربان ہے۔''

اس آیت ہے معلوم ہوا کہ فوت شدگان کے لئے کوئی بھی مسلمان مغفرت کی دعا کر سکتا ہے۔اس طرح میہ بات درج ذیل حدیث ہے بھی ثابت ہوتی ہے:

عن عائشة : ان النبي مَلَّ كان يخوج الى البقيع فيدعوا لهم فسالته عائشة عن ذلك فقال انى امرت ان ادعولهم

<sup>(</sup>۱) [منداحم:۲۵۲۲]

''عائشہ مخر ماتی ہیں کہ نبی کریم اللہ جست البقیع کی طرف نکلا کرتے اور وہاں مدفون مردوں کے لیے دعا کرتے تھے۔ حضرت عائشہ "نے آپ سے اس کے بارے میں پوچھاتو آپ نے فرمایا: مجھےان کے لیے دعا کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔''

#### صدقه جاريه:

صدقہ جاریہ ہے مرادوہ نیک کام ہیں جن کا تواب آدمی کووفات کے بعد بھی ملتار ہتا ہے مثلا اللہ کی زاہ میں کسی چیز (گھر، ہمپتال ہمبیل وغیرہ) کو وقف کر دینا ،اور جب تک وہ چیز موجود رہے گی تب تک اسے وقف کرنے والے کوثواب پہنچتار ہے گا۔اس کے دلائل درج ذیل ہیں:

حضرت ابوهرية عمروى بكرسول التعليف فرمايا:

"اذامات الانسان انقطع عنه عمله الا من ثلاثة الا من صدقة جارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعو له "(1)

"جب آدی مرجاتا ہے تواس کا ممل اس سے منقطع ہوجاتا ہے مگر تین چیزیں ہیں (جن کا فائدہ اسے مرنے کے بعد بھی ہوتار ہتا ہے )ا۔ صدقہ جاریہ ۲ علم جس سے نفع حاصل کیا جاتا ہے یا ۳ ۔ نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرتی ہے۔'' حضرت ابوهریہ میں سے مروی ہے کہ رسول التعلیق نے فرمایا:

"ان مسما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته علما علمه ونشره ولدا صالحا تركه ومصحفا ورثه اومسجدا بناه او بيتا لابن السبيل بناه او نهرا اجراه اوصدقة اخرجها من ماله في صحته من بعد موته "(")

<sup>(</sup>۱)[مسلم كتاب الوصية باب ما يلحق الانسان من الثواب بعدوفاته (۱۲۳۱-۱۹۳۱)] (۲)[ابن ماجه المقدمه باب ثواب معلم الناس الخير (۲۳۲) ابن فزيمه (۲۳۹۰) شعب الايمان يحقى (۳۳۳۸) صحيح الجامع الصغيرلوا لباتي (۲۲۳۱)]

" بلاشبه مومن آ دمی کواس کے عمل اور نیکیوں سے اس کی موت کے بعد بھی جو

فائده ملتار بتا ہے اس میں یہ چیزیں شامل ہیں:

ا ایساعلم جس کی اس نے تعلیم دی اور اسے نشر کیا

۲\_اورنیک اولا د

س۔اورمصحف ( قرآن )جواس نے ور نذ کے لیے چھوڑا۔

الله ماجواس في مسجد تغيير كي

۵- يامسافرخانة غيركيا

۲۔ یا نہرجاری کی

ے۔ یا اپنی زندگی اور تندر تی میں اپنے مال سے صدقہ نکالا اسے مرنے کے بعد بھی ان کا جرماتار ہے گا۔''

## الله کی راه میں پیرے کی حالت میں فوت ہونے والے کا اجر

یادر ہے کہ اللہ کی راہ (جہاد) میں پہرے کی حالت میں فوت ہونے والے کا اجر بھی تا قیامت جاری کردیاجا تا ہے۔جیسا کہ درج ذیل روایت سے تابت ہے۔

عن سلمان قال سمعت رسول الله عليه عن سلمان قال سمعت رسول الله عليه عليه عمله الذي كان صيام شهر رمضان وقيامه وان مات جرى عليه عمله الذي كان يعمله واجرى عليه رزقه وامن الفتان "(!)

"سلمان فاری نے کہامیں نے اللہ کے رسول میں ہوئے ہوئے سا: اللہ کی راہ میں ایک دن اور ایک رات سرحدوں کا بہرہ دینا ایک مہنے کے روز وں اور قیام سے

<sup>(</sup>۱)[مسلم كتاب الاماره باب نفعل الرباط في سبيل الله عزوجل (۱۹۱۳،۱۹۳) مندا في عوانه (۱۹۱۳،۱۹۳) مندا في عوانه (۱۹۳٬۹۳۰) ابن حبان (۱۹۳٬۹۳۰) ابن حبان (۱۹۳٬۹۳۰) طبراني كير۲ \_۱۳۲۷ (۱۱۲۸) متدرك عاكم (۲-۸۰)

بہتر ہے اور اگر وہ مرگیا اس کا وہ عمل اس پر جاری رہے گا وہ جو کرتار ہا۔اوراس براس کارزق وبدلہ جاری کردیا جائے گا اوروہ فتنے سے محفوظ ہوگا۔'

#### <u> مت کاطرف سے صدقہ:</u>

اگرمیت کی اولاداس کی وفات کے بعداس کی طرف سے صدقہ کرے تو اس فوت شدہ کواس کا ثواب پہنچتا ہے۔جیسا کہ حضرت عائشہ سے مروی ہے:

ان رجلا قال للنبى منظم ان امى افتلتت نفسها و اراها لو تكلمت تصدقت افاتصدق عنها ؟قال نعم تصدق عنها "(١)

"ایک آدی نے بی اللہ سے کہا کہ بری ماں اچا کف فوت ہوگئ ہے۔ براخیال ہے اگر وہ مرتے وقت بات کر سے تو ضرو رصدقہ کرتی کیا میں اس کی طرف سے صدقہ کردوں؟ آپ نے فرمایا بال تواس کی طرف سے صدقہ کر۔"

اس طرح حفرت عبدالله بن عباس سے مروی ہے:

"ان رجلاقال لرسول الله عَلَيْهِ ان امة تو فيت اينفعها ان تصدقت عنها ؟قال نعم قال :فإن لى مخرافا فإنا اشهدك انى قس تصدقت به عنها "(۲)

"ایک آ دی نے رسول التعلق ہے کہا کہ اس کی مال فوت ہوگ ہے اگر میں اس کی طرف سے صدقہ کروں کیا اسے نفع ہوگا؟ آپ نے فرمایا: ہاں ، تو اس آ دمی نے کہا میر ا

<sup>(</sup>۱) بخارى كتاب الوصايا باب ما يستخب كمن توفى فجاة ان يتصدقوا عنه وقضاء النذور عن الميت (۱) بخارى كتاب الوصايا (۱۸۸ مسلم كتاب الزكاة باب وصلى ثواب الصدقة عن الميت اليه (۱۰ ما ۱۰۰۸)

<sup>(</sup>۲) بخاری کتاب الوصایا (۲۷۲،۲۵۵،۲۲۲۵) ابو داؤد کتاب الوصایا (۲۸۸۲) ترندی کتاب الزکان (۲۸۸۲) ترندی کتاب الزکان (۲۲۹) ترانی (۲۸۸۱) یصفی (۲۸۸۱)

اکی پھل دار باغ ہے میں آ بوگواہ بنا تا ہوں میں نے وہ باغ اس کی طرف سے معدقد کر دیا''

میت کی طرف سے صدقہ کرنے کے حوالہ سے بیدواضح رہے کہ صرف اولاد ہی اپنے والدین کی طرف سے ایصال تواب کے لئے صدقہ کر علی ہے۔ البتہ دیگر افراد کے میت کی طرف سے صدقہ کرنے کی کوئی دلیل نہیں۔ (۱)

#### <u> میت کی طرف سے حج کرنا:</u>

میت کی طرف سے اگر جج کیا جائے تو میت کا یہ فرض ادا ہوجا تا ہے جیسا کہ حضرت عبداللہ بن عباس روایت کرتے ہیں کہ

"ان امراً من جهینة جاء ت الی النبی عُلِی الله فقالت :ان امی نذرت ان تحج حتی ماتت افاحج عنها ؟قال نعم ،حجی عنها ارأیت لو کان علی امک دین اکنت فاضیته؟اقضو االله فالله احق بالوفاء "(۲)

" جہید قبیلے کی ایک عورت نبی اکر م اللہ کے پاس آئی۔اس نے کہا میری ماں نے جج کی نذر مانی تھی یہاں تک کہ وہ فوت ہوگئ ہے اس نے جج نہیں کیا۔ کیا میں اس کی طرف سے جج کروں؟ آپ نے اس سے جج کروں؟ آپ نے اس سے بچ کروں؟ آپ نہاری ماں پراگر قرض ہوتا تو کیا تم ادانہ کرتی ؟ (جس طرح قرض بندوں کا حق ہورا سے اداکرنا ضروری ہے اس طرح) اللہ کاحق اداکرو۔اللہ وفا کا زیادہ حقدار سے۔''

<sup>(1) [</sup>تفصيل كے لئے ديكھئے؛ (نيل الاوطار:٣٦٥٥)]

<sup>(</sup>۲) بخاری کتا ب جزاء الصید باب الحج والند ورعن المیت (۱۸۵۲) نمائی کتاب المناسک (۲۲۳۱،۲۲۳۳) منداحد (۱\_۲۲۳۹،۲۳۹)

### ميت كي طرف سے قربانی

اس مسئلہ میں اہل علم کا اختلاف ہے بعض اہل علم تو حج پر قیاس کرتے ہوئے اسے جائز قرار دیتے ہیں جبکہ بعض اس کے جواز کے قائل نہیں۔

## <u> میت کی طرف سے روز وں کی ادائیگی:</u>

اگرمیت کے ذمہ نذر کے روزے رہ جائیں تو اس کے اولیا اس کی طرف سے بیہ روزے رکھ سکتے ہیں۔جیسا کہ حضرت عائشہ صدیقتہ ہی سے مروی ہے کہ رسول الشافیقیہ نے فرمایا:

"من مات وعليه صيام صام عنه وليه "(١)

''جوآ دمی مرجائے اور اس کے ذہبے روز ہے ہوں تو اس کی جانب سے اس کا ولی روز ہ رکھے''

عبدالله بن عباس ٌ دوايت كرتے بيں كه

"جآء ت امرأة الى رسول الله عَلَيْكُ فقالت يارسول الله ان امى ماتت وعليها صوم نذر افاصوم عنها قال: ارأيت لو كان على امك دين فقجيته اكان يؤدى ذلك عنها ؟ فقالت نعم ،قال: فصومى عن امك "(٢)

"ایک عورت نبی اکر میلی کے پاس آئی۔ اس نے کہا: اے اللہ کے رسول میری مال فوت ہوگئ ہے اور اس کے ذھے نذر کے روزے ہیں کیا میں اس کی طرف سے روزے

<sup>(</sup>۱) بخارى كتاب الصوم إب من مات وعليه صوم (١٩٥٢) مسلم كتاب الصيام باب قضاء الصيام عن ا ليت (١٥٣) ابو داؤر كتاب الصيام باب فيمن مات وعليه صيام (٢٣٠٠) يحقى (٢٥٩١) منداحمد (٢٩-١)]

<sup>(</sup>٢) إمسلم كمّاب الصيام باب قضاء الصيام عن الميت (١١٥٨٠١٥٦) بخارى كمّاب الصوم باب من مات وعليه صوم (١٩٥٣)]

ر کھوں۔ آپ نے فرمایا: مجھے بتاؤاگر تمہاری ماں پر قرض ہوتا تو ٹو اسے اداکرتی ؟اس نے کہا جی ہاں!: آپ نے فرمایا کہ تواپی ماں کی طرف ہے روزے رکھ۔'' عبداللہ بن عباسؓ ہے مروی ہے کہ

"ان سعد بن عبادةً استفتى رسول الله: فقال ان امى ماتت وعليها نذر فقال اقصه عنها "(1)

"اذا مرض الرجل في رمضان ثم مات ولم يصم اطعم عنه ولم يكن عليه قضاء وان كان عليه نذر قضى عنه وليه "(٢)

"جب کوئی آ دی رمضان میں مریض ہونے کے بعد مرجائے اور اس نے روزے نہ رکھے ہوں ، تواس کی طرف سے کھانا (فدیئے میں ) دیاجائے اور اس کی طرف سے قضائیں اور اگر اس پرنذر کے روزے ہوں ، تواس کی طرف سے اس کاولی ان کی قضائی دے۔''

البتہ اولیا کے علاوہ دیگر افراد کے لئے ایسا کرنا قر آن و حدیث سے ثابت نہیں۔ واضح رہے کہ میت کے متر و کہ فرضی (یعنی رمضان کے ) روزے رکھنے کے بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ بعض تو نذر کی طرح اس کے بھی جواز کے قائل ہیں جبکہ بعض اہل علم

<sup>(</sup>۱) [ بخاری کتاب الوصایا (۲۷ ۲۱) مسلم کتاب النذر باب الامر بقضاء النذر (۱ ۱۲۳۸) ابوداؤدا کتاب الایمان والنذور باب فی قضاء النذرعن المیت (۱۳۳۵) ترندی کتاب النذوروالایمان (۱۵۳۷) نسانی کتاب الوصایا (۲۷۳ ۲۹۳۳ ۳) ان ماجه کتاب الکفارات (۲۱۳۲)] (۲) [ ابوداؤد کتاب الصیام: باب فیمن مات وعلیه صیام (۲۳۰۱) انجلی (۷-۷)]

کاخیال ہے کہ صرف نذر کے روزے جائز ہیں تا ہم میت کے متر و کہ رمضان کے روزوں کی حگدفدیدا داکیا جائے گریدروزے ندر کھے جائیں۔ (۱)

## میت کی طرف ہے قرض کی ادائیگی:

میت کے ذمہ اگر قرض ہوتو اس کی طرف سے کوئی بھی دوسر افخص میت کا بیقرض ادا کرسکتا ہے۔خواہ میت کا ولی کرے یا کوئی اور شخص ۔جیسا کہ حضرت جابر بن عبداللہ سے مروی ہے کہ

"ایک آدمی فوت ہوگیا۔ ہم نے اسے شل دے کرکفن پہنا دیا ،اسے فوشبولگائی اور جنازہ گاہ میں رکھا۔ پھر رسول الشونی کے فرنماز جنازہ کی اطلاع دی۔ آپ تشریف لاے اور فرمایا شاید تہمارے ساتھی کے ذمے قرض کی ادائی ہے؟ صحابہ کرام آنے کہا ہاں! دو دیناراس پر قرض ہے۔ آپ پیچے ہٹ گئے اور فرمایا اپنا ساتھی کا جنازہ تم خود ہی پڑھ لو ابوقادہ آنے کہا: اے اللہ کے رسول الشونی میں اس کی ادائیگی کردوں گا۔ رسول الشونی فرمانے گئے: وہ دود ینارتھ پر تیرے مال سے اداکرنا پھر فرض ہے اور میت ان سے بری فرمانے گئے: وہ دود ینارتھ پر تیرے مال سے اداکرنا پھر فرض ہے اور میت ان سے بری کے ۔ نبی اکرم سیالے ابوقادہ آسے لے اور ان سے پوچھا کہ تم نے دود یناروں کا کیا کیا؟ انہوں نے کہا یارسول اللہ دہ تو ابھی کل فوت ہوا ہے (اس لئے ابھی میں نے وہ قرض کیا؟ انہوں نے کہا یارسول اللہ دہ تو بھی بات پوچھی ۔ ابوقادہ آنے کہا: اے اللہ کے رسول ادائیس کیا)۔ پھر آپ دوبارہ ملے تو بھی بات پوچھی ۔ ابوقادہ آنے کہا: اے اللہ کے رسول علی ایک بات پوچھی ۔ ابوقادہ آنے کہا: اے اللہ کے رسول علی نے دہ قرض اداکردیا ہے ۔ پھر آپ نے فرمایا: اب اس پر اس کی جلد شنڈی بوٹی (بعنی قرض کی ادائی ہے ۔ اس پر سے تی انگی کی ، (۲)

<sup>(</sup>۱)[تنفیل کے لئے ملاحظہ ہو: تبذیب السنن (:۲۸۹/۲،۸۲٫۳)] (۲)[متدرک حاکم (۷\_۵۸) بیمقی (۲\_۷۵،۷۸) مندطیالی (۱۹۷۳)منداحمہ (۳۳۰–۳۳۰)مجمع الروائد (۳۹–۳۳)]تفصیل کے لئے و کھئے: منداحمہ :۳۸٫۳۳، حاکم:۶۸٫۷۸ بیمقی:۲٫۷۱

#### **ٷ** نيك اولا د

نیک اولا دے ہرنیک عمل کا ثواب قدرتی طور پر موحدوالدین کوبھی پہنچار ہےگا۔

و نفع بخش علم

نفع بخش علم (خواہ شاگر دوں کی صورت میں ہویا کتابوں اور مدرسہ دغیرہ کی شکل میں )اس کا ثواب بھی مرنے کے بعدمیت کو پہنچتار ہتا ہے۔

ان دونو رصورتوں کی دلیل درج ذیل ہے:

حضرت ابوهريرة سے مروى ہے كدرسول المتعلق نے فرمایا:

"اذامات الانسبان انقطع عنه عمله الامن ثلاثة الامن صدقة جارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعو له "(١)

"جب آدمی مرجاتا ہے تو اس کاعمل اس سے منقطع ہو جاتا ہے مگر تین چیزیں ہیں (جن کا فائدہ اسے مرنے کے بعد بھی ہوتار ہتا ہے )ا۔صدقہ جاربیہ ۲۔علم جس سے نفع حاصل کیا جاتا ہے یا ۳۔ نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرتی ہے۔''

مندرجہ بالاسطور میں قرآن وحدیث کی روشی میں وہ تمام صورتیں ذکر کردگ گئی ہیں جن کا فائدہ کسی نہ کسی طرح میت کو پہنچتا ہے، البتہ اس کے علاوہ ایصالی تواب کے دیگر طریقے مثلاً قل، تیجہ، ساتواں، چالیسواں، قرآن خوانی اور گیارہویں وغیرہ سب بدعتی امور ہیں جن کا قرآن و حدیث سے کوئی تعلق نہیں ۔ لہذا گیارہویں سمیت ان تمام امور سے ازبس اجتناب ضروری ہے۔

امام العزبن عبد السلام:

امام العزبن عبدالسلام في البيخ فتاوي ميس فرمايا

<sup>(</sup>۱)[مسلم كتاب الوصية باب ما يلحق الانسان من الثواب بعد و فاته (۱۲۳ ـ ۱۲۳۱)]

"ومن فعل طاعة لله تعالى ثم اهدى ثوابها الى حى او ميت لم ينتقل ثوابها اليه اذ (ليس للانسان الا ما سعى )فان شرع فى الطاعة ناويا ان يقع عن الميت لم يقع عنه الا فيما استثناه الشرع كالصدقة والصوم والحج "(1)

" جس شخص نے القد تعالیٰ کی اطاعت کا کوئی کام کیا پھراس نے اس کا تو اب کسی زندہ یا مردہ کو بخشا تو اللہ کی اطاعت کا تو اب اسے نہیں بنچ گا کیونکہ قرآن میں ہے: (انسان کے لیے صرف وہی ہے جس کی اس نے کوشش کی ) اگر کسی اطاعت کی ابتداء اس نیت ہے کی کہ اس کا تو اب فلال میت کوئل جائے تو بیمیت کی طرف سے واقع نہیں ہوگ ۔ ہال وہ چیزیں میت کی طرف سے واقع ہول گی جنہیں شریعت نے مشتنیٰ قرار دیا ہے۔ جیسے صدقہ مروزہ ، حج وغیرہ''

## شيخ الاسلام ابن تيميه

شيخ الاسلام ابن تيمية قرماتے ہيں:

"لم يكن من عادة السلف اذا صلو ا تطوعا وصامو ا وحجو ا وقرؤا القرآن انهم كانو يهدون ثوابهم الى الاموات انما كانو يدعون لهم ويستغفرون لهم فلاينبغي للناس ان يعدلو عن الطريق السلف فانه افضل واكمل "(1)

''سلف صالحین کی بید عادت نہیں تھی کہ وہ نفلی نماز پڑھنے روزہ رکھنے اور قرآن کی تاوت کرنے کے بعد اس کا ثواب میت کو پہنچاتے ہوں (جس طرح کہ ہمارے ہاں معمول بنالیا گیاہے!)وہ تو ان کے حق میں وعا کرتے اوران کے لئے اللہ تعالی ہے بخشش

<sup>(</sup>١)[كتاب البحائز في الباني حفظه القد تعالى ص ١٤]

<sup>(</sup>۲) فراوي اين تيمية ج٢٢٣،٢٣]

طلب کیا کرتے تھے۔اس لئے لوگوں کے لئے یہ بات جائز نہیں کہ وہ سلف کا طریقہ چھوڑ دیں کیونکہ سلف ہی کا طریقہ افضل اور زیاہ کامل ہے۔''



## • سلسله قادر به (اورد بگرسلاسل) کی شرعی حیثیت

صوفیانے عبادت وریاضت اور تقرب النی کے لئے پچھسلسلے وضع کررکھے ہیں جن میں جارسلسلے خصوصی طور پرمعروف ہوئے:

- السلسلة قادرية بيشخ عبدالقادرجيلا في كي طرف منسوب يـ
- @سلسلہ سپروردیہ: بیشخ شہاب الدین عمر سپروردی کی طرف منسوب ہے۔
  - السلدچشته: بيخواجمعين الدين چشى كى طرف منسوب ہے۔
- سلسلے نقشبند بیمجدد بیا بیا ہوا والدین محرنقشبندی کی طرف منسوب ہے۔

پہلے کے سواباتی تینوں سلسلوں کو سلسلہ قادر یہ کا مرہونِ منت قرار دیا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ بالواسطہ یا بلا واسط ان تینوں سلسلوں کے بانی شخ جیلانی ہی تھے۔ اور ویسے بھی شخ کے بارے میں ایسی جھوٹی باتیں منسوب ہیں کہ شخ تمام ولیوں کے سردار تھے۔ بلکہ شخ کی طرف یہ بات بھی منسوب کی گئے ہے کہ آپ کہا کرتے تھے کہ

"قدمَيَ هذه على رقبة كل ولى الله"

''ميرايا وَل ہرولی الله کی گردن پر ہے۔''

بلکداس ہے بھی بڑھ کر یہاں تک دعویٰ کیا گیا ہے کہ شخ کوخود آنخضرت نے 'خرقہ' (صوفیا کامخصوص زاہداندلباس) پہنا کراس عالی شان مقام ولایت پرفائز فرمایا تھااور آپ کی ولایت کا بیمقام تھا کہ حضرت خضر سمیت تمام انبیا ، کرام اور صحابہ کرام بھی آپ کی مجلس میں شرکت کی سعادت ہے بہرہ مند ہوا کرتے تھے۔

سيتمام بالتمس بهجة الأسواد اورقلائد الجواهر جيسى أن غيرمعتركتابول ميس

موجود ہیں جن کی استنادی حیثیت ہم خوب واضح کر چکے ہیں۔ تا ہم دور حاضر میں مملی طور پر ان سلاسل سے وابسۃ لوگوں کا خیال یہ ہے کہ سی سلسلہ میں واخل ہوئے بغیر اور کسی ہیر دمر شد کو بکڑ ہے بغیر نجات مشکل ہے اور بیعت کر کے کسی سلسلہ میں محض داخل ہوجانا ہی نجات کے لئے کافی ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ ان سلسلوں میں داخل کرنے والے ابخود ہی ایسے گراہا نہ عقا کد کا شکار ہیں کہ الا مان والحفیظ .....! بلکہ دوا پنے مریدوں کو بھی اس طرح کی تعلیم دیتے ہیں جو قر آن وسنت کے صریح مخالف ہے۔ جی کہ بعض نام نہا دیر ومشاکخ تو یہاں تک کہ کہ گئے ہیں جو قر آن وسنت کے صریح مخالف ہے۔ جی کہ بعض نام نہا دیر ومشاکخ تو یہاں تک کہ گئے ہیں کہ اگرتم اپنے شیخ کو خلا فیشرع حالت میں بھی دیکھوتو شیخ کے بارے میں برگمانی کی بجائے ہی کہ جھوکہ تہمیں دیکھنے ، سننے اور سیجھنے میں ناطعی گئی ہے ....!!

البتہ شخ عبدالقادر جیلانی اوران کے مابعد کے آدوار میں جب ایسے سلسلوں کی بنیاد بڑی تھی تو اس وقت صورتحال اس کے بالکل برعش تھی۔ اس دور میں سرکاری طور پر اسلام نافذ البحمل تھا، جہاد جاری تھااور کفر وشرک برطرف سرگوں تھا، البتہ روحانی طور پر مسلمانوں میں کمیاں، کوتا ہیاں پائی جاتی تھیں اور زہدوتقو کی کی بجائے عیش وعشرت اور خواہش پرتی کی وبا چہار سوچیلتی جاری تھی جس کے آگے بند باند ھنے اور روحانیت کو زندہ کرنے کے لئے اولیا نے میدانِ عمل میں قدم رکھا۔ تزکیہ نفس اور تعلیم و تربیت کے ادارے قائم کئے اور قرآن وسنت کی تعلیمات کے مطابق زہدوتقو کی کے دیے جالائے۔ اس دور میں شخ جیلانی قرآن وسنت کی تعلیمات کے مطابق زہدوتقو کی کے دیے جالائے۔ اس دور میں شخ جیلانی میں سے ایک و بیشتر زباد وصوفیا کے کم از کم عقا کد درست رہے تا ہم عملی طور پر بعض مسائل میں یہ بیمی غلواور افراط کا شکار ہوتے گئے۔ جن میں ہے ایک بیمسئلہ بھی تھا کہ اولیا، ومشائ کے پیس برشخص کا حاضر ہو کر 'سلوک' کی منزلیس طے کرنا فرض سے جیسا کہ شخ جیلائی خود رقم طراز ہیں کہ

"فلابد لکل مرید الله عزوجل من شیخ" (۱)
"برم ید کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایناایک شیخ (پیر) لازم کیڑے۔"

بر ریہ ساوک کی منازل طے کر کے شخ ومرشد کے درجے پر بہنج جاتا تو اسے
ایک مخصوص قتم کا مونا لباس جے خرقہ' کہا جاتا، بہنا دیا جاتا اور بیاس بات کی علامت سمجھا
جاتا کہ اب بیخص مریدوں کی تربیت کرنے کے لائق ہو چکا ہے اور اسے تزکیۂ نفس کے
لئے کسی اور علاقے میں بھیج دیا جاتا۔ بیطریقہ چونکہ قرآن وسنت سے ثابت نہیں تھا، اس
لئے ایم محققین نے اس کی بھر پور تر دید کی ۔ بطور مثال شخ الاسلام ابن تیمیہ کا ایک اقتباس درج کیا جاتا ہے۔ شخ الاسلام رقم طراز ہیں کہ

"وأما لباس الخرقة التي يلبسها بعض المشائخ المريدين فهذه ليس لها أصل يدل عليها الدلائل المعتبرة من جهة الكتاب والسنة ولا كان المشائخ المتقدمون وأكثر المتأخرين يلبسونها المريدين......"(٢)

"مریدوں کو خرقہ 'بہننانے کی رسم جسے بعض مشائخ اداکرتے ہیں، بیسراسر بے بنیاد ہے۔ کتاب وسنت کے معتبر دلائل میں اس کا کوئی وجود نہیں۔ متقدم مشائخ بلکہ اکثر متاخر مشائخ بھی ایسا کوئی کام نہیں کیا کرتے تھے۔البتہ متاخرین میں ایک طبقہ ایسا پیدا ہو گیا تھا جواسے نصرف جائز بلکہ مستحب سمجھتا تھا .....'

پھر شیخ الاسلام اس ضمن میں پیش کئے جانے والے دلائل کی کمزوری واضح کرنے بعد فرماتے ہیں: ''ربی میہ بات کہ کوئی گروہ اپنے آپ کوکسی خاص شخص کی طرف منسوب کرے، تو اس سلسلہ میں گذارش ہے کہ ایمان وقر آن سکھنے کے لئے لوگ یقیناان

<sup>(</sup>١)[(الغنية:٢٨١/٢)]

<sup>(</sup>٢)[(مجموع الفتاوي: خاارص ١١٥ ١١٥)]

علا کے تاج ہیں جو انہیں اس کی تعلیم دیں مثلاً جس طرح صحابہ کرائم نے ہی اکرم من القوام ازیں سے پھر صحابہ سے تابعین نے اور ان سے تبع تابعین وغیرہ نے علم حاصل کیا۔ علاوہ ازیں جس طرح کسی عالم سے کوئی شخص قرآ ان مجید وغیرہ کی تعلیم حاصل کرتا ہے، ای طرح اس سے فاہر و باطن ( تزکیر نفس) کی بھی تعلیم حاصل کرتا ہے۔ لیکن اس کے لئے کسی عالم ( شخ ، وئی ، پیروغیرہ ) کو متعین نہیں کرنا چاہئے اور نہ ہی انسان اس بات کا محتاج ہے کہ وہ لاز ما اپنے آپ کو کسی متعین شخ کی طرف منسوب کرے بلکہ ہروہ شخص جس کے ذریعے الزما اپنے آپ کو کسی متعین شخ کی طرف منسوب کرے بلکہ ہروہ شخص جس کے ذریعے اسے کوئی و بنی فائدہ بہنچ ، دہ اس فائدہ پہنچ جس سے اسے دینی اعتبار سے فائدہ ہوتو وہ شدہ انسان کا کوئی ایسا قول یا عمل اسے پہنچ جس سے اسے دینی اعتبار سے فائدہ ہوتو وہ فوت شدہ شخص بھی اس جہت سے اس کا شخ ہے۔ اس لئے امت کے سلف صالحین نسل در نسل خلف (بعد و الوں ) کے لئے شیوخ ہی متصور ہوں گے۔

ای طرح کی کے لئے یہ جی جائز نہیں کہ وہ کی ایسے شخ کی طرف نبست کرے جو صرف اپنی پیروی (بیعت نہ کرنے والول)

صرف اپنی پیروی (بیعت) کرنے والے دوئی اور دو مرول (بیعت نہ کرنے والول)

دشنی رکھتا ہو بلکہ انسان کوچاہئے کہ ہراس شخص سے جو اہلی ایمان ہے اور ہراس شئخ،
عالم وغیرہ جس کا زہدوتقو کی معروف ہے، سے دوئی رکھے اور اس کے باوجودخصوصی دوئی
کے لئے کی ایک (شئخ) کو خاص نہ کرے، إلا کہ اس کا خصوصی تقو کی اور ایمان اس کے
لئے ظاہر ہو، اور اپنی ترجیحات میں صرف اسے مقدم رکھے جے اللہ اور اس کا رسول (لیمنی
قرآن و صدیث) مقدم کریں اور اسے بی افضلیت و سے جے اللہ اور اس کے رسول
(قرآن و صدیث) مقدم کریں اور اسے بی افضلیت و سے جے اللہ اور اس کے رسول
قرآن و صدیث) فضلیت سے نوازیں ۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ یَسَا یُنْهَ اللّٰ اللّٰ

"ا \_ لوگواجم في تم سبكوايف (جى) مردوعورت سے بيداكيا سے اور تمہيں كنجاور قبيلا اس ليے بناديا تاكيتم آپس ميں ايك دوسرے كو بينچانو ـ بلا شبداللہ تعالی كنزدكي تم سب ميں سے باعزت وہ ہے جوسب سے زيادہ ڈر نے والا ہے۔"

اورارشاونبول بكر" لا فضل لعربي على عجمي و لا لعجمي على عربى و لا أسود على أبيض و لا أبيض على أسود إلا بالتقولى"

"کسی عربی کوکسی عجمی پرادرکسی عجمی کوکسی عرب پرادرکسی سیاہ کوکسی سفید پر یاکسی سفید کو کسی سفید کو کسی سیاہ پر سوائے تقوی کے اور (کسی لحاظ ہے بھی) کوئی فضیلت ومرتبہ حاصل نہیں ہے۔''



ŧ ۹į.

باب 4

# خلاصة بحث اوراتهم نكات



#### خلاصة بحث

- (۱) شخ عبدالقادر جیلانی انتہائی متقی ، دیندار ، عالم باعمل اوراللہ کے ولی تھے۔
- (۲) شیخ ایم ه (یا ۲۷ هه) کو بغداد کیقریب (جیلان ، کیلان) میں پیدا ہوئے اور دہیں عمر مجردینی واصلاحی خدیات انجام دینے کے بعد ۲۱ هے کوفوت ہوکر فن ہوئے۔
- (٣) غنية الطالبين، فتوح الغيب اورالمفتح الوباني آپ كاتصانيف بين جبكهان كاغنية الطالبين، فتوح الغيب اورالمفتح الوباني آپ كاتصانيف مين شامل كيا جاتا ہے، اكى كوئى وليل نہيں۔
  - (۴) شیخ عقائدونظریات کے حوالہ سے محے العقیدہ مسلمان تھے۔
- (۵) شیخ نے اپنے تبعین کوطریقت و باطنیت کی بجائے قرآن وسنت پربنی شریعت کی تعلیمات ہے روشناس کراہا۔
- (۲) شیخ فقهی مسائل میں حنبلی المسلک تھے گرقر آن وسنت کے خلاف امام کی رائے پر ڈیٹے رہنے کے قائل نہ تھے۔
- (2) جن لوگوں نے شیخ کو حنفی قرار دینے کی کوشش کی ہے، انہوں نے محض کذب بیان سے کام لیاہے۔

- (۸) شیخ جیلانی ان معنوں میں صوفی تھے کہ آپ زاہد تھے، ورنہ متاخرصونیا کی طرح وصدت الوجود اور حلول وغیرہ جیسے گراہانہ عقائد آپ میں نہیں پائے جانے بلکہ آپ ایسے نظریات کی تر دید کرنے والے تھے۔
- (۹) بشر ہونے کے ناطے شخ بھی بعض تفروات کا شکار ہوئے جن میں زہدوتقویٰ میں غلو ومبالغة سرفہرست ہے۔
- (۱۰) شیخ کی بہت می کرامتیں زبان زدِ عام ہیں لیکن ان میں سے بنا نو سے فیصد غیر متنداور جھوٹ کا پلندہ ہیں جنہیں عقیدت مندوں نے وضع کر رکھا ہے۔
- (۱۱) آپ کی طرف منسوب سلسله قادر سیاوردیگر سلاسل جواگر چه تعلیم و تعلم اور تزکیه نفس کی خاطر شروع ہوئے اور رفتہ رفتہ غلط عقائد کی آمیزش سے دین وشریعت کے متوازی آگئے ، سراسر محل نظر ہیں بلکہ اب تو ان میں شمولیت سے بہر صورت اجتناب کرنا جائے۔
  جائے۔
- (۱۲) شیخ جیلانی کو غوث اعظم کہنا نہ صرف اللہ وحدہ لاشریک کی (معاذ اللہ) اہانت ہے بلکہ خودشنخ کی موحدانہ تعلیمات کے بھی سراسر منافی ہے۔
- (۱۳) ملاقِ غوثیداوریا عبد القادر شینا لله کهنانه صرف بیکه شخ جیلانی کی تعلیمات سے بھی تابت نہیں بلکہ بیصریح کفروشرک ہے!!
- (۱۴) شیخ جیلانی کے نام کی گیار ہویں اگر بطور نذرہ نیاز ہوتو صریح شرک ہے اور اگر محض الصالی تواب کے لئے ہوتو واضح بدعت ہے۔

(10) اولیاء ومشائخ کی صرف انہی تعلیمات سے استفادہ کرنا چاہیے جو قرآن وسنت (10) اولیاء ومشائخ کی صرف انہی تعلیمات سے استفادہ کرنا چاہیں (شریعت) کے موافق ہوں جب کہ ان کی الیم با تیں جو انہوں نے فی الواقع کہی ہوں یامحض ان کی طرف بعد والوں نے منسوب کردی ہوں، انہیں لائق اعتاد نہیں سمجھنا چاہیے جوقر آن وسنت کے صرح منافی ہوں اورخو داولیاء وائم کہ کرام کا بھی یہی کئے نظر تھا کہ ''اگر ہمارا کوئی قول وفعل قرآن وسنت کے منافی ہوتو اسے درخورا عتنانہ سمجھا جائے''!



• . . .

## غوث قطب اور ابدال کاعقیدہ رکھنا گفراور شرک ہے!!

مشركين مكب

کمہ کے مشرک نہا ہت ضدی اور ہے دھم تھے۔ اپنے آباؤ اجداد کی رسومات پر جان دینے سے دریغ نہیں کرتے تھے۔ وہ بتول کے پجاری اور بت تر اش تھے، ہرگھر میں بت موجود تھے تی کہ خانہ خدا جیسا مقد س مقام بھی ان بتوں کی پلیدی سے حفوظ نہ تھا۔ ان کے عقا کہ باطلہ اور آ راء فاسدہ کا قرآن کر یم نے جا بجاذ کر کیا ہے۔ کین ساتھ یہ بھی ذکر کیا ہے کہ وہ جب کی مصیبت میں بھش جاتے تو صرف اللہ واحد لا شریک کو پکارتے اور کہتے:

اللی ! ہمیں اس مصیبت سے نجات ولا۔ بس پھر ہم تیر سے شکر گزار بندے بن جا کیں گئیں۔ اللہ واجد کا میں ہیں۔ بن جا کیں۔ اللہ واجد کی اس بھر ہم تیر سے شکر گزار بندے بن جا کیں۔ اللہ واجد کی ہے۔ بن جا کیں۔ بیا کی ہم کی ہے۔ بن جا کیں۔ بیا کی ہوں کی ہمیں اس مصیبت سے بیات ولا۔ بس پھر ہم تیر سے شکر گزار بندے بن جا کیں۔ بیا کی ہوں کی ہے۔ بن جا کیں۔ بیا کی ہمیں اس مصیبت سے بیات ولا۔ بس پھر ہم تیر سے شکر گزار بندے بین جا کیں۔ بیا کی ہوں کیں۔ بیا کی ہوں کی ہمیں اس مصیبت سے بیات ولا۔ بس پھر ہم تیر سے شکر گزار بندے بین جا کیں۔ بیا ہوں کی ہمیں کی ہوں کی ہوں کی ہوں کی ہمیں کیا گلا کی ہمیں کی ہمیں کی ہوں کی ہمیں کی ہمیں کی ہمیں کیا کی ہمیں کیا کی ہمیں کی ہمیں کیا کی ہمیں کی کی ہمیں کی کی ہمیں کی ہمیں کی ہمیں کی ہمیں کی ہمیں کی کر کی ہمیں کی ہمیں کی ہمیں کی کی ہمیں کی کر کی ہمیں کی کر کی کر کر کی ہمیں کی کر کی ہمیں کی کر کر کی کر کر کی ہمیں کی کر

گر جب ان کی مصیبت رفع ہوجاتی تو اللہ کی کرم نوازی بھلا کرا ہے بتوں کی طرف رجوع کرتے اور کہتے یہ سب کچھان کے طفیل ہوا ہے۔ چنانچہ قرآن کریم اس بات کا شاہر ہے کہ جب وہ کشتی میں سوار ہوتے اور کشتی کو چاروں اطراف سے موجیس گھیرلیتیں تو مجروہ سب کچھ بھول جایا کرتے۔۔۔۔ پھراللہ یا د آتا۔۔۔۔اورا ہے ہی وہ پکارتے:

لئن انجيتنا من هذه لنكونن من الشكرين (يونس)

"(یاالله!)اگرتو ہمیں اس مصیبت سے نجات دیدے تو پھر ہم تیرے شکر گزار بندے بن جائیں گے۔" لیکن جب کشتی ساحل سلامتی پر پہنچی تو پھر اللہ کے آستانہ کو چھوڑ کر اور وں کے درود بوار کے سامنے سر جھکاتے۔ ایک اور مقام پر اللہ تعالی نے ان کی اس روش ہے آگاہ کرتے ہوئے فرمایا:

"فاذا ركبو في الفلك دعوالله مخلصين له الدين فلما نجهم الى البر اذاهم يشركون "(العنكبوت)

''جب وه (مشرک) کشتی میں سوار ہوتے تو صرف اللہ کو پکارتے اور دین ، خالص ای کا بیجے لیکن جب (اللہ تعالٰی) ان کی کشتی ساحل سمندر پر پہنچا کر نجات دیتا تو پھرشرک کرتے''(یعنی کہتے کہ ہم نے فلاں بزرگ یا فلال بت کی طفیل نجات پائی) دور حاضر کے مشرکین

گرامارے زمانہ کے مشرکوں کا حال ہے کہ جب کی مصیبت میں مبتلا ہوتے ہیں تو اللہ کی بارگاہ میں دست دعا پھیلانے اور اغشنی یا اللہ ،یا حی یاقیوم برحمت کی استعیث وغیرہ ... وظا نف اور دعا کی کرنے کے بجائے صلوة مکتوبه کے بعد صلوة غوثیه کا ہتمام کرتے ہیں جو قبلدر خ ہونے کے بجائے ، بجانب ثال منہ کرکے ماز پڑھتے ہیں ۔ بینماز شخ عبدالقادر جبلائی کے نام کی بڑھتے ہیں ۔ حالانکہ بیرصاحب نے ماز پڑھتے ہیں ۔ بینماز شخ عبدالقادر جبلائی کے نام کی بڑھتے ہیں ۔ حالانکہ بیرصاحب نے بینماز نہ خود ہی بڑھی اور ندانی کی آب ' غیبة الطالیین ' اور ند' فتوح الغیب' میں اس کے ناز کرکیا ہے ۔ پھر اللہ جانے ان لوگوں نے کہاں ہے صلوة غوشہ اور صلوة حیبہ وغیرہ کا صلوة مکتوبہ کے ساتھ ٹا نکا گار دیا ہے۔

اگرآئ بیرصاحب اس عالم رنگ و بو میں تشریف فر ما ہوتے تو ان پرخوش ہونے کے بجائے ان کے اس فعل پر خت ناراض ہوتے اور ان پر بدعتی اور شرک ہونے کا فتوی صادر

كرتے كيونكه يى تمازي وہ بيں جن كے متعلق الله نے كوئى وليل نازل نيس كى مساانول الله بھا من سلطان!

مزید برآ ل معجد میں بیٹے کرمسنون ذکرالی کوترک کرکے یاغوث اعظم کا شرکیہ وطیفہ کرتے ہیں یااس مشرکانہ وظیفے کی رائے لگاتے ہیں:

الماكن المادكن دردين ودنياشادكن از بندغم آزادكن ياشخ عبد القادر!

یا حضرت معین الدین چشتی کواپنا کامل حاجت روااورمشکل کشا تصور کرتے ہوئے اس مشر کاندو ظیفے کوزور شور سے پڑھتے ہیں:

يامعين الدين چشتى درگرد اب بلا اقاد كشتى!

ایسے مشرکانہ وظائف پرایڑی چوٹی کا زورلگاتے ہیں۔ بلکہ اپنی مسجدوں اور مدارس کے نام بھی خوشہ اور جیلا نیر کھتے ہیں اور مجدوں کے سامنے جل حروف میں بساغہوت اعتظم یا غوث المقلین یاغوث المستغیثین یاغوث پاک وغیرہ لکھتے ہوئے نہیں آبکی ہے۔

## <u> دونول (پہلےمشرکول اورموجود ہمشرکوں) کامواز نیہ:</u>

آپائے کر بہان میں مند ڈال کر ذرا سو چنے اور غور سیجئے۔ پھر بتا ہے کہ دور حاضر کے مشرکول اور مشرکین مکہ میں کون سا نمایاں فرق ہے جس کے باعث ان کواسلام کے شیدائی او ران کواسلام کے ویشمن تصور کیا جا تا ہے۔ بات یہ ہے کہ دوونوں فریق ایک دوسرے کے مماثل میں اور مشرک ہونے میں ان میں کوئی فرق نہیں۔ اگر کوئی ظاہری فرق دوسرے کے مماثل میں اور مشرک ہونے میں ان میں کوئی فرق نہیں۔ اگر کوئی ظاہری فرق

نظر آتا ہے تو بس بہی کہ یہ مبعد میں آکر پہلے برائے نام رسی نماز پڑھتے ہیں پھر مشر کانہ وظا نف اور تصور شیخ میں محوجو جاتے ہیں اور وہ نماز کے منکر تھے۔ وہ نماز کی آٹر میں بتوں کی پوجا نہیں کرتے تھے بلکہ علی الاعلان اپنے گھروں میں بت رکھے ہوئے تھے اور ان کے سامنے جھکتے تھے۔

یہاں یہ بات قابل غور وفکر ہے کہ وہ مشرک اور کا فراور اللہ سے دور ہونے کے باوجود مصیبت اور تنگی کے موقع پرتمام سہاور ل کوچھوڑ کرائی رب العزت کی بارگاہ میں عاجزی اور زاری ہے دعا کرتے جس کانام من کرلال پلے ہوجاتے تھے۔۔۔۔فلما د کبو افسی الفلک دعو الله مخلصین له اللدین!!

ان کے بریکس دور حاضر کے مشرکول کا بید حال ہے کہ مجدول میں جوصر ف اللہ عا عزوجل کی عبادت کے لئے مخصوص ہیں، باشیخ عبد القادر جیلانی شیئا لله عا غوث اعظم یاغوث المستغیثین وغیرہ کے شرکیہ وظا نف کیے جارہ ہیں اوران کو ایسا کرنے ہے رو کنے والے کو بزرگان وین کا بے ادب اور گتاخ تصور کیا جاتا ہے لیکن مکہ کے مشرک اپنے بزرگول کے نام کے وظا نف نہیں کرتے تھے۔ انھول نے مدرسول اور محبدول کے نام غوثیہ اور وجیلانی تو نہیں رکھے ہوئے تھے۔ پھران کا عقیدہ بیتو نہیں تھا کہ و نیامیں ایک قطب الاقطاب ہوتا ہے۔ پھوا ابدال ہوتے ہیں اور پکھن قتبا اور نجباء ہوتے ہیں۔ ان کا بی عقیدہ بھی نہیں تھا کہ قطب الاقطاب ہوتا ہے۔ اور ا

گریہاں بیرحال ہے کہ جا ہلوں کی تو کیا بات کیونکہ وہ تو عوام کا لا نعام ہوئے ہیں بڑے برخے اس بیماری میں اور لوگوں کو ہیں بڑے برخی اس بیماری میں اور لوگوں کو

اس میں بہتلا کررہے ہیں۔

#### غوث كاعقيده:

چنانچہ انہوں نے عوام میں یہ بات مشہور کی ہوئی ہے کہ اس عالم کون ومکاں میں ہروقت تین سوتیرہ اشخاص ایسے رہتے ہیں جونجاء کے نام سے مشہور ہوتے ہیں۔ پھران میں سے ستر کونقبار کہاجا تا ہے۔ پھران میں سے حالیس کوابدال کے در ہے پر پہنچتے ہیں۔ ان میں سے سات کوقطب کا درجہ دیا جاتا ہے۔ان میں سے جارداتا کے درجہ برفائز ہوتے ہیں ادران میں سے ایک غوث کا اعلی مقام حاصل کرتا ہے۔ وہ ہمیشہ مکہ مکرمہ میں رہتا ہے جب اہل زمین بر کوئی مصیبت نازل ہوتی ہے یا رزق کی تنگی ہوتی ہے یا کسی بیاری میں مبتلا ہوتے ہیں ت ووہ ان تین سوتیرہ کی طرف رجوع کرتے ہیں اور ان کے سامنے اپنی حاجتیں پیش کرتے ہیں ۔ بیان فریادوں اور حاجتوں کواینے میں سے منتخب شدہ سر نقبار کے سامنے پیش کرتے ہیں ۔ بیستران حاجات کواینے سے بلندمرتبہ حالیس ابدال کے سامنے بیش کرتے ہیں پھریہ جالیس اینے سے سات منتخب قطبوں کی خدمت میں لے كرحاضر موتے ہيں اور بيرات اينے سے بلندم تبه جارا شخاص كى جنہيں وا تا كہاجا تا ہے خدمت میں پیش کرتے ہیں چھریہ جاروں اینے سے منتخب ہستی کی خدمت میں حاضر ہونے کاشرف حاصل کرتے ہیں۔اس کا نام غوث ہوتا ہے۔ وہ ہمیشہ مکم معظمہ میں رہتا ہے اور تمام دنیا میں ایک ہی غوث ہوتا ہے۔ بیک وقت دوغوث نہیں ہو سکتے ۔اس کاعلم اللہ کے علم کے برابر ہوتا ہے اوراس کی قدرت اللہ تعالی کی قدرت سے کم نہیں ہوتی۔

#### قرآن پاک کافیصله!

ہم ایساعقیدہ رکھنے کو کفر ونٹرک سے تعبیر کرتے ہیں مگر جولوگ ایسا فاسدعقیدہ رکھنے ہیں وہ اسے بزرگان دین کی تعظیم و تکریم پرمحمول کرتے ہیں اور ایساعقیدہ نہ رکھنے والوں کو بزرگان دین کامنکر، بےادب گتاخ کہتے ہیں اور ایسے خص کی اقتداء میں نماز پڑھنا تو کجا ان سے مصافحہ کرنا بھی جائز نہیں سمجھتے ۔

اب اس نزاع کوختم کرنے کے لیے ہمیں ائمہ کبار اور بزرگان دین کے اقوال تلاش کرنے کے بجائے کتاب اللہ اور حدیث نبوگ کی طرف رجوع کرنا جاہئے۔ کیونکہ قرآن کریم تمام مسلمانوں کی متفقہ کتاب ہے اس سے کسی کو انحراف کی گنجائش نبیں ہے۔اللہ تعالیٰ نے اس کی پیردی کا تھم دیا ہے:

"اتبعو ماانزل الیکم من ربکم و لاتبعو ا من دونه اولیآ "(الاعواف)
"جو کتاب تمهارے پروردگاری طرف ہے تم پرنازل ہوئی ہے بس ای کی پیروی کرو۔
اورا ہے چھوڑ کرکی اور بزرگ یاولی کی پیروی مت کرو۔"

آئے! الحمد ہے لے کر والناس تک تمام قرآن پاک کی ورق گردانی سیجے او راس میں عنی جانفشانی او راس میں غوث قطب اور ابدال کی تلاش سیجے ۔ آ ب خواہ اس میں کتنی جانفشانی او رعرق ریزی سے کام لیں پھر بھی ان لوگوں کا کہیں سراغ نہیں ملے گا۔اللہ تعالیٰ نے این یورٹ بین بار باذ کر کیا ہے ۔ ان کی صفات حمیدہ بیان کرنے میں بھی بخل سے کام نہیں لیا۔اللہ رب العزت نے اپنی برگزیدہ بستیوں انبیا،اور رسل کا جا بجا تذکرہ کیا ہے بلکہ بعض کے اسائے گرامی بھی بار بار ذکر کیئے بیں اگراس عالم رسل کا جا بجا تذکرہ کیا ہے بلکہ بعض کے اسائے گرامی بھی بار بار ذکر کیئے بیں اگراس عالم رسل کا جا بجا تذکرہ کیا ہے بلکہ بعض اور ابدال ہوتے تو کتاب النی میں ان کا ضرور تذکرہ و

ہوتا۔ کیونکہ وہ تو ایسی جامع کتاب ہے جس میں انبیاء کے اسائے گرامی کے علاوہ ان کی صفات حميده كابهى ذكركيا كياب مثلا:

"واذكر في الكتاب ابراهيم انه كان صَديقًا نبيا ٥(مريم)

واذكرفي الكتب اسمعيل انه كان صادق الوعد وكان رسولا نبيا ٥

واذكرفي الكتب موسى انه كان مخلصا وكان رسولا نبياه" سیدالمرسلین اورامام المتقین کے اوصاف جمیلہ اور اوصاف حمیدہ سے ساراقر آن بھرا بوا - آ بكوبه سايها المزمل كبهى يايها المدثر بهي يساور بهي يايها النبي

سيخاطب كياكيا ككى مقام يرب اقطب الاقطاب يايدا غوث الاقطاب ينبين

يكارا كيا!!!

میاں بات کا بین ثبوت ہے اور روز روثن کی طرح واضح دلیل ہے کہ غوث ، قطب اور ابدال سب فرضی نام ہیں ہٹر بعت مطہرہ ان کے دجود کوتشلیم نہیں کرتی ۔ اورغوث ،قطب وغيره كاعقيده ركهنامشركين مكه كيشر كمه عقائد سے كمنہيں۔

#### مديث كافيصله!

قرآ ن عزیز بحرز خار ہے کہ جس میں عوامی کرنے سے ہر خص گو ہر مقصود نہیں ہاسکتا۔ لعنی اس کتاب مقدس کے معانی اورمفہوم کو سمجھنے کے لیے ہر کہ دوکو ہمت نہیں ممکین ہے کہ ہم اس کتاب مدایت کے اشاروں سے باخبر نہ ہوں ۔ اس لیے ہم حدیث نبوی کی طرف رجوع کرتے بیں اور اس کے نصلے کوناطق اور حتی تصور کرتے ہیں۔

آئے آنخضرت اللہ اللہ اللہ واصی !! کی حیات مقدسہ پرغور کیجئے اور آپ کے اقوال افعال اور قابل تحسین کروار پر ایک گہری نظر ڈالیے اور پھر بتا ہے کیا آپ غوث تھے۔ اگرغوث تھے تو آپ نے اپنی زبان مبارک سے غوث ہونے کا دعوی کیوں نہیں کیا؟ جسے خاتم الانبیاء ہونے کا دعوی فرمایا کہ لانبی بعدی!!

ای طرح یہ بھی دعوی کرنا چاہئے تھا کہ میں غوث ہوں۔ اگر آپ غوث نہیں تھے تو پھر آپ نے اپنے عہد مسعود میں ہونے والے غوث کی نشاندی کیوں نہ کی اور بعد میں آنے والے کی پیشین گوئی کیوں نہ فرمائی ؟ آپ ایک معلم کی حیثیت سے دنیا میں تشریف لائے تھے، آپ نے اپنے فریضہ کی اوائیگی میں سرموانح اف نہیں کیا تو پھر خوث کی خبر کیوں نہ دی ؟ ۔۔۔ پھر خوث سے مدوطلب کرنے کا تھم کیوں نہ فرمایا۔۔۔۔؟؟!

دوستو! آی در کھئے۔۔۔۔ سیح بخاری ہے۔۔۔۔ ان کو کھول کر ان میں ہے کوئی کتب اصادیث آپ کے سامنے موجود ہیں ۔۔۔۔۔ ان کو کھول کر ان میں سے کوئی الی حدیث بتلاؤ جو تمہارے مدعا کو ثابت کر ے۔۔۔۔ جس سے ثابت ہو کہ اس عالم فنا میں غوث ہروقت موجود رہتا ہے اور اپنے قطیوں کی سفارش سے لوگول کی حاجت روائی اور مشکل کشائی کرتا ہے۔۔۔۔۔

میں بہا تک وال اعلان کرتا ہوں کہ آپ کسی صحیح حدیث ہے اپنے دعوے کو مدلل ہرگز نہیں کر کمیں مے۔۔۔۔!!

## ابن تميدگي رائه!

امام المعققین اراس المفسرین ابن تیمید، این قاوی مین جلد نمبر عاصفی نمبر عدر قرار کاصفی نمبر عدر قرار ناید الم

"هذا كله باطل لااصل في كتب الله وسنة رسوله ولا قال احد من سلف الامة ولاانمتها ولامن المشائخ الكبار المتقدمين من الذين

#### يصلحون للاقتداء بهم "

'' یہ تمام باتیں غلط ہیں ۔ کتاب القداور سنت رسول کیا تھے۔ ہیں ان کا قطعا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ امت کے سلف صالحین ، ائمہ اور مقتدین میں سے اور بڑے بڑے مشائخ میں سے جواقتداء کئے جانے کے الگ ہیں۔ سی نے ایک بات نہیں کہی یعنی غوث ، قطب اور ابدال کی کسی نے خرنہیں دی۔''

#### غوث كابطلان!

غوث کاباطل ہونے کے متعلق امام ابن تیمیہ نے ایک اور عقلی دلیل پیش کی ہے۔ جو لوگ غوث کے وجود کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں کہ غوث ہمیشہ مکہ معظمہ میں مقیم ہوتا ہے۔ اس کے برعکس آنخضرت اور آپ کے خلفائے اربعہ۔۔۔۔ جوابیخ زمانہ میں سب سے افضل سے بھرت کر کے سے ۔۔۔ مدینہ منورہ میں قیام پذریہ تھے۔ وہ آخری عمر میں مکہ معظمہ سے بھرت کر کے مدینہ منورہ میں قیام پذریہ وگئے تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ یہ لوگ غوث کے در جے پر فائز نہیں سے ۔ پھر بتلا وان کے زمانہ میں اور کون تھا جسے غوث کے نام سے پکارا گیا ہو؟ یا بعد میں جسے غوث کا فائن کے زمانہ میں اور کون تھا جسے غوث کے نام سے پکارا گیا ہو؟ یا بعد میں جسے غوث کا لقب دیا گیا ہو؟

ظاہر ہے اس کا جواب سوائفی کے اور پھے ہیں ہوگا!!

## بعض من گھرت احادیث!

کھ لوگ اپنے دعوی کو مدل کرنے کے لیے ابو نعیم کی صلیۃ الاولیاء اور شخ ابوعبدالرحمال سلمی کی بعض کتب پیش کرتے ہیں اور ان میں موضوع اور من گھڑت احادیث کی مدد سے اپنامدعا ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں، مجدد وقت امام ابن تیمیہ نے ان تمام پرناقد ان نام ڈال کران کی سخت تر دید کی ہے۔ چنانچے ابن تیمیہ این قاوی ﴿ جلد ۲۲صفیہ

#### ٩٨) يرلكھتے ميں:

"فلا تعترب ذالك فان فيه الصحيح والحن والضعيف الموضوع والمكذب الذي لاخلاف بين العلماء في اته كذب موضوع "

''آپان کے دھوکا میں نہ آجائیں۔کیونکہ ان کتابوں میں صحیح ہضعیف ہموضوع اور من گھڑت حدیثیں ہیں جن کے جھوٹ اور موضوع ہونے میں علاء کا کوئی اختلاف نہیں''۔ حافظ ابن قیمؓ نے المنار المتیف فی الصحیح والضعیف میں اس کے متعلق اپنی رائے کا یوں اظہار کیا ہے:

"احاديث اقطاب ،اغواث ، ابدال كلها باطل "

'' بعنی غوث ،قطب اور ابدال کے سلسلے ہیں جس قدر روایات مروی ہیں سب بے بنیاد اور غلط ہیں۔''

اس طرح مُواَ علی قاری نے موضوعات کبیر میں، بیروتی نے اسنی المطالب فی احدادیث مختلفة المواتب میں، ایس تمام اعادیث کو جوغوث، قطب ابدال کے متعلق بیں، موضوع قرار دیا ہے۔

#### كياحسن "غوث تهے؟

بعض اوگول کا بیعقیدہ ہے کہ حضرت حسن عوث اول تھے۔ پھرغوث کا سلسلہ ان کی اولا دہیں رہالیکن قرآن کریم ہیں اس کی کوئی شہادت موجود نہیں ۔ اس طرح حدیث نبوی مجھی اس کی تقمدیق نبیس کرتی ، حدیث شریف میں حضرت حسن سے بے تارفضائل ندگور ہیں اسکی تقمدیق نبیس کرتی ، حدیث شریف میں حضرت حسن سے بے تارفضائل ندگور ہیں ایک تفریق کے خضرت طابق کے کہیں بیدہ کرنہیں فرمایا کہ میرا بید بیٹا غوث ہے یا فوث : وگایا اس کی نسل سے غوث کا سلسلہ جاری رہے گا۔

پھرآپ کے صحابہ کرام ؓ نے بھی ان کو بھی غوث اعظم نہیں کہا۔ بلکہ آپ خلیفہ ہوئے تو ان کو یا امیر المؤمنین کہہ کر پکارا گیا اور نہ انہوں نے خودغوث ہونے کا دعوی کیا۔ امام ابن تیمیہ اپنے فناوی جلد ۲۲ صفح ۱۳۰ ایرانی ٹھوس رائے کا اظہاران الفاظ میں کرتے ہیں:

"هذا لايصح على مذهب اهل السنة ولاعلى مذاهب الرافضة"

''لعنی بیعقیدہ کہ حضرت حسن خوث تھے، اہل سنت بیے مذہب کے مطابق درست نہیں ہےادر نہ ہی روافض کے مذہب کی روسے جائز ہے۔''

ایک اورمقام پربیان کرتے ہیں کہ تین باتوں کا قطعا کوئی ثبوت نہیں:

(١)باب النصيريه (٢)منتظر الرافضة (٣)غوث الجهال

نصیر میدایک دروازے کا نام ہے۔نصیر میدنا می فرقے کا دعوی ہے کہ بید دروازہ ان کے داخلہ کے لیے ہے۔ اس دروازے کا وجود تو ہے لیکن مید دعوی غلط ہے کہ میدان کے لیے مخصوص ہے لیکن محمد بن حسن جس کا شیعہ حضرات انتظار کررہے ہیں اورغوث جو مکہ معظمہ میں مقیم ہوتا ہے کے متعلق بیان کرتے ہیں:

فانه باطل لیس له و جو د (فآوی این تیمیهٔ جلد ۲۲ ص ۹۱) "بیدونو س بالکل باطل بین،ان کا کوئی وجوز نبین"

## شيخ عبدالقادر جيلا في \_!

مشرک لوگ شیخ عبدالقادر جیلائی کے متعلق یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ وہ قطب الا قطاب اورغوث اعظم تھے۔ انہیں دنیا کی ہر چیز کاعلم ہے۔۔۔۔ان کواللہ کی قدرت او رشیت میں پورادخل ہے۔۔۔۔!! وہ اللہ سے جو چاہے کروا سکتے ہیں۔۔۔۔!آئ ہمی ان کے نام کی گیار ہوئیں شریف دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اورمشکل بھی ان کے نام کی گیار ہوئیں شریف دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اورمشکل بھی ان کے نام کی گیار ہوئیں شریف دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اورمشکل بھی ان کے نام کی گیار ہوئیں شریف دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اورمشکل بھی ان کے نام کی گیار ہوئیں شریف دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اورمشکل بھی ان کے نام کی گیار ہوئیں شریف دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اورمشکل بھی دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اور مشکل بھی دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اور مشکل بھی دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اور مشکل بھی دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآری اور مشکل بھی دی جائے تو وہ ہر طرح کی جائے تو دو جائے تو وہ ہر طرح کی جائے تو دو جائے تو وہ ہر طرح کی جائے تو دو جائے تو دو جائے تو دو جائے تو دو جائے تھے تھی دیں جائے تو جائے تو دو جا

· کشائی کریکتے ہیں۔۔۔۔!!

جہاں تک ان کی عزت وتکریم اور بزرگ کاتعلق ہے ہم ان کا نام نہایت عقیدت اوراحترام ہے لیتے ہی اوران کی بزرگی اور بارسائی برانگشت نمائی کو سوءاوب مرمحول کرتے ہیں۔لیکن اس سے بردھ کر انہیں خدا کی صفات کا مظہر قراردیناشرک قراردیتے ہیں۔ کیونکہان صفات میں ذات النی واحدیے تی کہ انبیاورسل کو جوالله کی نهایت برگزیده مستبال ہوئی ہیں ان صفات میں شریک نہیں کیا۔ پھران کے بعداورکون تخص ایبادعوی کرنے کی جرأت کرسکتا ہے۔اس لیے ہم کہتے ہیں کہ حضرت شخ عبدالقادر جبلائی اللہ کے نیک اور بیارے بندے تصليكن غوث اورقطب الإقطاب نبيس تقهه

نیزان مشرک لوگوں کاعقیدہ ہے کہ غوث ہمیشہ مکہ معظمہ میں رہتا ہے اور ایک وقت میں تمام روئے زمین برایک ہی ہوتا ہے۔ گریہ کہاں پیدا ہوئے ؟ کہاں زندگی بسرکی اور کہاں وفات یائی ؟اس کاضیح جواب تاریخ ہی دیتی ہے۔ کہان کی جائے پیدائش مسکن اور جائے تدفین عراق کے ایک مرکزی شہر بغداد مین ہے، پھرغوث کیے ہوئے؟

ايك عجيب انكشاف!

یہ پیرصاحب جن کا نام شیخ عبدالقادر جیلائی ہے جن کو جامل لوگ' ' گیار ہویں والا پیر' کہتے ہیں ۔اور جاند کی گیارھویں تاریخ کوان کے نام کی کھیر پکا کرلوگوں میں تقسیم کرتے ہیں اور جن کے متعلق جاہل طبقہ میں مشہورے کہ انہوں نے ایک ڈونی ہوئی شتی کو بارہ سال کے بعد ہمعہ مسافروں کے ساحل سمندر پر پہنچایا۔لیکن اپی قبر کی حفاظت بھی نہیں کریکتے۔ آج کل بغداد میں ان کا جومزار بنا ہواد کھائی دیتا ہے وہ بالکل فرضی اور بے بنیاد ہے۔ وزیر ابوالمظفر جلال الدین بن عبیدالقد بن یونس نے لوگوں کودیکھا کہ ان کی قبر پر پیشانیاں رگڑتے ہیں اوردیگر شرکیدا مورکرتے ہیں چنا نچاس نے شرک کا قلع قمع کرنے کے لیے ان کی قبر کوا کھیڑدیا اور ان کی نعش کی ہڈیاں دریائے دجلہ کی اہروں کے سپر دکردیں۔

اس بات کا انشاف ابن محاومنبل نے اپنی کتاب، منسدورات السده بادیم مادیم اس بات کا انتشاف ابن محاوم بات پریقین ندآ ئے تو اس کی تقدیق کے دواور نہایت معتبر مصنفوں کی گوائی حاضر ہے۔ چنانچہ ابن تغری پردی حنفی نے السم جوم المواهرة فی ملوک مصرو القاهرة جلد ۲ ص ۲۲ اپراور ابوشامہ دمشقی نے اللہ بل علی الروضتين میں سرایا س تاریخی واقعہ کی تقدیق کی ہے۔

### غوث كاعلم!

اول توغوث کا وجود قرآن وسنت کی روشی میں ٹابت نہیں ہوتا اور امام المحققین ابن تیمیہ نے خوث ، قطب اور ابدال کے وجود کو بی تسلیم نہیں کیا۔ اگر بالفرض ان کو گول کا وجود تسلیم کرلیا جائے تو ان کے متعلق بیعقید ہ رکھنا کہ ان کاعلم اللہ کے علم کے برابر ہے۔ اور ان کی قدرت اللہ کی قدرت اللہ کی قدرت سے کم نہیں ہوتی ۔۔۔۔ سراسر شرک اور کفر ہے بلکہ امام ابن تیمیہ گاتو یہ فتوی ہے کہ سید الرسلین کی ذات گرامی کے متعلق سیعقیدہ رکھنا کہ ان کاعلم اللہ کے علم پر حاوی ہے اور ان کی قدرت اللہ کے قدرت کے مساوی ہے۔۔۔ ایسا عقاد کفر ہے۔ چنا نجا ہے فتاوی میں جلد کاص ۱۰ ایر لکھتے ہیں:

"ان هذا كفر صريح وجهل قبيح وان دعوى هذافي رسول الله سيليم محفو دع ماسواه " "لیعنی ایساعقیده رکھناصری کفر ہے اور بہت بڑی جہالت ہے۔ایساعقیده رکھناتو رسول التعقیدہ کھناتو رسول التعقیدہ کے التعقیدہ کھناتو رسول التعقیدہ کی ذات اقدس کے متعلق بھی کفر ہے چہ جائیکہ کوئی اور ہو۔''

الغرض غوث ، قطب اور ابدال کاعقیدہ رکھنا اور سیمجھنا کہ۔۔۔۔ دہ حاجت برآ ری
کرتے ہیں۔۔۔ ، رز ق کشادہ کرتے ہیں ۔۔۔ ، بیاری دفع کرتے ہیں۔۔۔ ،
مصائب وآلام دور کرنے کا اختیار رکھتے ہیں۔۔۔ ، ان کاعلم اللہ کے علم کے برابر ہوتی ہے۔۔۔ اور ان کی قدرت اللہ کی قدرت کے برابر ہوتی ہے۔۔۔ (یہ) تمام امور کفروشرک ہیں۔!!

ایسے اعتقاد کے ہوتے ہوئے نہ نمازی فائدہ مند ہے اور نہ روزہ اور دیگر عبادات کسی کا مرہ مند ہے اور نہ روزہ اور دیگر عبادات کسی کا م آئیں گی۔ اس لیے ان مشر کا نہ عقائد سے تو بہ کرنی چاہئے اور عقیدہ تو حید پر پختگی سے قائم رہنا جا ہے۔ یہی عقیدہ تو حید ہماری نجات کا باعث ہوگا۔

فبشر عبادي الذين يستمعون القول فيتبعون احسنة اولئك الذين هدهم الله واولئك هم اولو الالباب

''ان لوگوں کوخوشخری دے دیجئے ،جو بات کو سنتے میں اُوراس بات کی پیروی کرتے میں جوسب سے اچھی ہے۔ انہی لوگوں کواللہ نے ہدایت سے نواز اہے اور یہی لوگ عقلند ہیں۔''

# <u>حافظ بشرمسين لاهوري كي مندعليي وتعقيقي اوراصلامي كتب</u>





فُرآن وحَديث اورفكرسَاف كرَرجِهَان E-Mail: mubashir@hotmail.com PH: 0300 4602878 مخراكيتي لاس